
Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-14- 

MIRWAN SUDARMAWAN RIFAI 

 
Mirwan Sudarmawan Rifai1, Mardan2, Mohamad Harjum3 

UIN Alauddin Makassar1,2,3 

mirwansudarmawanrifai123@gmail.com1,  mardan@uin-alauddin.ac.id2, 

mohamad.harjum@uin-alauddin.ac.id3    

 

 

Abstrak 

Penelitian ini berjudul “Uslub At-Tibāq: Struktur dan Kajian dalam Penafsiran Al-

Qur’an” yang bertujuan untuk menganalisis bentuk, struktur, dan fungsi retoris 

Uslub Al-Thibaq ( الطباق أسلوب) dalam Al-Qur’an serta implikasinya terhadap 

penafsiran ayat. Al-Thibaq merupakan gaya bahasa yang mempertemukan dua kata 

berlawanan makna dalam satu konteks kalimat untuk memperkuat pesan dan 

memperindah ungkapan. Kajian ini menggunakan pendekatan deskriptif-analitis 

dengan menelaah ayat-ayat Al-Qur’an yang mengandung unsur pertentangan 

makna serta penafsiran para mufassir klasik dan kontemporer. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa Al-Thibaq tidak hanya berfungsi sebagai unsur estetika 

bahasa, tetapi juga sebagai sarana penguatan makna teologis, moral, dan spiritual 

dalam teks Al-Qur’an. Melalui struktur dan klasifikasinya, Al-Thibaq 

memperlihatkan keseimbangan makna dan keindahan susunan bahasa ilahiah. 

Penelitian ini menegaskan pentingnya pemahaman terhadap uslub Al-Thibaq dalam 

studi balāghah dan tafsir untuk menggali dimensi keindahan dan kedalaman makna 

Al-Qur’an secara komprehensif. 

 

Kata Kunci: Al-Thibaq, Balāghah, Al-Qur’an, Retorika, Tafsir. 

Abstract 

This study entitled "Uslub At-Tibāq: Structure and Study in the Interpretation of the 

Qur'an" aims to analyze the form, structure, and rhetorical function of Uslub Al-

Thibaq (أأأأأ أأأأأأ) in the Qur'an and force it on the interpretation of 

verses. Al-Thibaq is a style of language that brings together two words with 

opposite meanings in one context to strengthen the message and beautify the 

expression. This study uses a descriptive-analytical approach by examining the 

verses of the Qur'an that contain elements of conflicting meanings and the 

interpretations of classical and contemporary exegetes. The results of the study 

show that Al-Thibaq not only functions as an aesthetic element of language, but 

also as a means of strengthening theological, moral, and spiritual meanings in the 

text of the Qur'an. Through its structure and classification, Al-Thibaq displays the 

balance of meaning and the beauty of the divine language structure. This study 

emphasizes the importance of understanding the uslub Al-Thibaq in the study of 

balāghah and tafsir to explore the dimensions of beauty and depth of the meaning 

of the Qur'an comprehensively. 

 

Keywords: Al-Thibaq, Balāghah, Al-Qur'an, Rhetoric, Tafsir 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli
mailto:mirwansudarmawanrifai123@gmail.com1
mailto:jamilus@uinmybatusangkar.ac.id2
mailto:mohamad.harjum@uin-alauddin.ac.id3


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-15- 

PENDAHULUAN 

Ilmu balāghah adalah salah satu fondasi utama dalam keindahan bahasa Arab yang di 

mana terkandung misteri tentang bagaimana kata-kata dapat berbicara tidak hanya kepada 

pikiran, tetapi juga kepada perasaan. Melalui bidang ini, para cendekiawan berusaha untuk 

memahami bagaimana cara penyusunan kalimat, pemilihan kata, dan kehalusan gaya bahasa 

dapat menyampaikan makna yang mendalam, kaya akan nilai estetika dan penuh dengan emosi. 

Di antara berbagai cabang ilmu balāghah, ilmu badī‘ (البديع علم) memiliki peran khusus karena 

mengedepankan keindahan ekspresi dan keunikan gaya yang membuat bahasa Arab, terutama 

dalam Al-Qur’an, terasa hidup dan menggetarkan hati. Salah satu elemen penting dalam ilmu 

badī‘ adalah Al-Thibaq (الطباق), yaitu gaya bahasa yang menggabungkan dua kata atau makna 

yang bertolak belakang dalam satu kalimat, untuk menegaskan pesan dan mempercantik 

ungkapan (Al-Hāsyimī, Jawāhir al-Balāghah, Beirut: Dār al-Kutub al-‘Arabī, 2009, hlm. 119).  

Fenomena Al-Thibaq dalam Al-Qur’an bukan hanya sekadar permainan kata yang indah, 

tetapi juga mencerminkan keajaiban bahasa ilahi (i‘jāz lughawī) yang menunjukkan betapa 

telitinya dan sempurnanya susunan wahyu. Pertentangan makna yang ada bukan untuk 

menciptakan keraguan, melainkan untuk menyoroti harmoni antara dua sisi kehidupan — 

terang dan gelap, hidup dan mati, dunia dan akhirat. Dalam QS. Al-Hadīd [57]:3, Allah 

berfirman: Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman: 

ءٍ عَلِيام    وَهوَُ بكُِل ِ شَيا
خِرُ وَالظَّاهِرُ وَالابَاطِنُُۚ ٰ لُ وَالْا وََّ  هوَُ الْا

"Dialah Yang Maha Awal, Maha Akhir, Maha Zahir, dan Maha Batin. Dia Maha 

Mengetahui segala sesuatu” 

Sepasang makna bertolak belakang namun bersatu dalam kesempurnaan sifat-sifat-Nya. 

(Al-Sakkākī dalam Miftāḥ al-‘Ulūm, Kairo: Maktabah al-Kulliyyāt al-Azhariyyah, 1987, hlm. 

147), Al-Thibaq semacam ini bukan hanya keindahan retorika, tetapi cara Al-Qur’an mengajak 

manusia memahami keseimbangan dan kesempurnaan Tuhan dalam setiap ciptaan-Nya.  

Studi tentang uslūb Al-Thibaq menjadi semakin penting di zaman modern, di mana 

keindahan bahasa sering kali diabaikan dalam realitas yang kering dan rasional. Melalui 

pendekatan tafsir yang memperhatikan gaya bahasa, kita dapat memahami bagaimana Al-

Qur’an berbicara dengan kedalaman makna yang melampaui sekadar kata-kata.  Al-Thibaq 

membantu kita melihat keterkaitan antara ayat yang tampaknya berbeda, tetapi pada 

kenyataannya saling melengkapi dan memperkuat pesan moral serta spiritualnya. (Al-Biqā‘ī, 

Naẓm ad-Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa as-Suwar Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995, hlm. 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-16- 

335). Sementara itu, Aisyah Abdurrahman berpendapat bahwa Al-Thibaq mi adalah bentuk seni 

bahasa yang menghidupi jiwa pembaca, menciptakan keseimbangan antara logika dan perasaan 

dalam memahami firman Allah. (Tafsīr al-Bayānī li al-Qur’ān al-Karīm (Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 

1990, hlm. 61) 

Dengan mempertimbangkan pandangan tersebut, penelitian berjudul “Uslub Al-Thibaq”: 

Struktur dan Kajian dalam Penafsiran Al-Qur’an” ini bertujuan untuk mengungkap bagaimana 

keindahan gaya bahasa dapat berfungsi sebagai jembatan untuk memahami makna yang lebih 

mendalam. Penelitian ini tidak hanya menganalisis Al-Thibaq sebagai struktur linguistik, tetapi 

juga sebagai cerminan keutuhan pesan Al-Qur’an yang kaya akan hikmah. Penelitian ini 

diharapkan mampu memberikan sumbangsih yang signifikan bagi pengembangan studi 

balāghah dan tafsir, khususnya dalam menghubungkan keindahan bahasa dengan kedalaman 

spiritual.  

Dengan pendekatan yang memadukan analisis tekstual dan tafsiriyah, penelitian ini 

berusaha menunjukkan bahwa di balik setiap pasangan kata yang bertolak belakang, terdapat 

pesan tentang keseimbangan hidup, ketenangan jiwa, dan kebesaran Tuhan.  Al-Thibaq bukan 

hanya sekedar gaya bahasa yang indah, melainkan sebuah pintu bagi manusia untuk memahami 

bahwa kehidupan, sama seperti bahasa Al-Qur’an, terus bergerak dalam keseimbangan antara 

dua kutub yang saling melengkapi 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis dengan tujuan 

mengidentifikasi bentuk, fungsi, dan makna uslub Al-Thibaq dalam konteks penafsiran Al-

Qur’an. Pendekatan ini dipilih karena cocok untuk meneliti fenomena bahasa dan makna yang 

bersifat interpretatif serta kontekstual. Penelitian kualitatif fokus pada pengertian makna di 

balik gejala yang terlihat melalui analisis mendalam terhadap data tekstual (Lexy J. Moleong, 

Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, hlm. 6). Dalam hal ini, 

uslub  Al-Thibaq dipahami sebagai lebih dari sekadar struktur bahasa, tetapi juga sebagai 

medium estetik dan teologis yang memengaruhi pemahaman makna ayat. Dengan pendekatan 

ini, peneliti dapat mengeksplorasi hubungan antara bentuk bahasa dan isi pesan ilahi yang 

terdapat dalam Al-Qur’an.  

Sumber data untuk penelitian ini terbagi menjadi dua kategori, yaitu sumber primer dan 

sekunder. Sumber primer mencakup teks Al-Qur’an dan kitab tafsir klasik seperti al-Kasysyāf, 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-17- 

az-Zamakhsyarī, Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1986 dan Rūḥ al-Ma‘ānī oleh al-Ālūsī, Beirut: Dār 

Iḥyā’ at-Turāth al-‘Arabī, 1994,  yang dijadikan rujukan dalam mencari contoh dan konteks 

penggunaan Al-Thibaq dalam ayat. Di sisi lain, sumber sekunder mencakup karya-karya tentang 

ilmu balaghah seperti Talkhīṣ al-Miftāḥ, al-Qazwīnī, Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2007 

dan Miftāḥ al-‘Ulūm oleh As-Sakkākī, Kairo: Maktabah al-Kulliyyāt al-Azhariyyah, 1987, serta 

literatur modern seperti Al-Balāghah al-‘Arabiyyah: ‘Ilm al-Badī, Ahmad al-Hāsyimī, Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Arabī, 2009, Pemilihan sumber ini didasarkan pada relevansi, keaslian, dan 

otoritasnya dalam bidang tafsir dan balaghah.  

Pengumpulan data dilakukan dengan cara studi kepustakaan, yaitu melalui pembacaan, 

pemeriksaan, dan pencatatan bagian-bagian teks yang mengandung elemen Al-Thibaq dalam 

Al-Qur’an serta penjelasan dari para mufasir dan ahli balaghah. Penelitian kepustakaan 

bertujuan untuk memperoleh data konseptual dan teoritis dari berbagai sumber tertulis yang 

dapat dipercaya (Zed Mestika dalam Metode Penelitian Kepustakaan Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia, 2008, hlm. 3). Pada tahap ini, peneliti memilih ayat-ayat yang mengandung kontras 

makna seperti antara “النور” dan “الإيمان“ ,”الظلمات” dan “الكفر”, untuk dianalisis konteks dan 

maknanya berdasarkan tafsir klasik dan modern.  

Selanjutnya, teknik analisis data yang digunakan adalah analisis isi dengan pendekatan 

stilistika dan semantik. Analisis dilakukan dengan meneliti struktur kalimat, jenis tibāq (baik 

tibāq ijābī maupun tibāq salbī), serta makna retoris yang muncul dalam konteks ayat. M). 

Analisis ini berisi membantu peneliti memahami makna yang tidak terlihat dalam teks dengan 

memperhatikan konteks dan tujuan komunikatifnya (Krippendorff, Content Analysis: An 

Introduction to Its Methodology, Los Angeles: Sage Publications, 2018, hlm. 24).  Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya menyajikan bentuk tibāq, tetapi juga menafsirkan 

dampaknya terhadap pemahaman ayat dalam konteks tafsir Al-Qur’an.  

Dengan memadukan pendekatan kualitatif, studi kepustakaan, dan analisis stilistika, 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan sumbangan ilmiah untuk pengembangan studi 

balaghah dan tafsir. Penggabungan nalisis bahasa dan tafsir tematik adalah kunci untuk 

memahami keindahan serta kedalaman makna Al-Qur’an secara menyeluruh. Pendekatan 

metodologis ini diharapkan dapat menunjukkan bahwa uslub Al-Thibaq tidak hanya memiliki 

fungsi estetis, tetapi juga epistemologis dalam membentuk pemahaman religius yang mendalam 

dan kontekstual 

 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-18- 

TINJAUAN PUSTAKA  

Kajian tentang uslūb at-tibāq telah menarik perhatian yang signifikan dari kalangan pakar 

balāghah, baik yang klasik maupun modern. Al-Hāsyimī dalam karyanya Jawāhir al-Balāghah 

(2009) menyebutkan bahwa at-tibāq merupakan gaya bahasa yang menghubungkan dua istilah 

atau makna yang saling bertentangan untuk menguatkan pesan dan memperindah bentuk 

ungkapan. Ia menekankan bahwa penerapan at-tibāq dalam Al-Qur’an bukan hanya sekadar 

permainan kata, melainkan sebuah strategi retoris yang mempertegas makna teologis dan 

spiritual. Pendapat ini sejalan dengan Al-Sakkākī di dalam Miftāḥ al-‘Ulūm (1987), yang 

berpendapat bahwa at-tibāq mencerminkan fleksibilitas dalam bahasa karena dapat muncul 

dalam bentuk kata benda (ism), kata kerja (fi‘l), atau partikel (ḥarf), dan semua istilah tersebut 

berfungsi menegaskan makna yang sempurna dalam struktur ayat.  

Dalam kajian tafsir, para mufassir seperti Az-Zamakhsyarī (Al-Kasysyāf, 1987) dan Al-

Biqā‘ī (Naẓm ad-Durar, 1995) menekankan at-tibāq sebagai alat untuk menunjukkan i‘jāz 

lughawī (keajaiban bahasa) yang menggambarkan keseimbangan makna antara dua aspek 

kehidupan—seperti hidup dan mati, iman dan kufur, serta terang dan gelap. Penggunaan gaya 

ini tidak hanya menambah nilai estetika pada teks, tetapi juga mengarahkan pembaca untuk 

memahami lebih dalam mengenai keseimbangan dalam ciptaan Allah. Penelitian-penelitian 

terkini, seperti yang dilakukan oleh Aisyah Abdurrahman dalam At-Tafsīr al-Bayānī li al-

Qur’ān al-Karīm (1990), memperluas makna at-tibāq dengan menyoroti dimensi psikologis dan 

emosional, bahwa pertentangan makna yang ada dalam ayat Al-Qur’an mampu menggugah 

perasaan serta memperkaya pengalaman spiritual.  

Berbagai studi sebelumnya menunjukkan bahwa uslūb at-tibāq tidak hanya berperan 

dalam aspek linguistik, tetapi juga dalam hermeneutik, yaitu untuk membantu memahami 

makna ayat dalam konteks dan simboliknya. Analisis yang telah dilakukan oleh Al-Qazwīnī 

dalam Talkhīṣ al-Miftāḥ (2007) dan didukung oleh As-Sakkākī membuktikan bahwa kontras 

semantik dalam Al-Qur’an memiliki peranan yang penting dalam menanamkan nilai-nilai 

moral dan teologis. Dengan demikian, penelitian ini memperkuat sumber-sumber sebelumnya 

dengan memberikan analisis yang lebih holistik antara aspek retoris, tafsiran, dan spiritual. 

Pendekatan ini menempatkan at-tibāq tidak hanya sebagai gaya bahasa yang indah, tetapi juga 

sebagai penghubung untuk memahami kebijaksanaan dan keseimbangan makna dalam firman 

Allah 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-19- 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Secara etimologis, kata Al-Thibaq (الطباق) berasal dari akar kata   ق  –ب    – ط  yang 

mengandung arti “menggabungkan” atau “menyocokkan sesuatu satu sama lain”, sehingga 

makna dasarnya mencerminkan interaksi dan keselarasan antara dua elemen yang disatukan 

dalam ucapan (Al-Hāsyimī, Jawāhir al-Balāghah, Beirut: Dār al-Kutub al-‘Arabī, 2009, hlm. 

112). Dalam konteks sejarah bahasa, penggunaan istilah ini telah berevolusi menjadi istilah 

teknis dalam ilmu balāghah, yang merujuk pada teknik retoris yang mempertemukan elemen 

bermakna yang berlawanan untuk menciptakan keseimbangan estetis dan penegasan makna (al-

Jurjānī, Dalā’il al-I‘jāz, Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 2001, hlm. 89). Dengan demikian, 

pemahaman etimologis menunjukkan bahwa Al-Thibaq bukanlah sekadar “pertentangan kata”, 

tetapi juga merupakan strategi bahasa yang menyusun ketegangan makna secara produktif (Al-

Qazwīnī, Talkhīṣ al-Miftāḥ, Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2007, hlm. 212).  

Dalam terminologi, para ahli balagah menjelaskan Al-Thibaq sebagai 

 الواحد  الكلام في المتضادين بين الجمع

(Menggabungkan dua kata yang berlawanan makna dalam satu kalimat). 

Imam Al-Sakkākī menambahkan bahwa unsur-unsur yang dipadukan bisa berupa fi‘il, 

ism, atau ḥarf, sehingga tibāq menunjukkan fleksibilitas formal yang luas dalam struktur bahasa 

Arab (Al-Sakkākī, Miftāḥ al-‘Ulūm, Kairo: Maktabah al-Kulliyyāt al-Azhariyyah, 1987, hlm. 

146). Penekanan dalam terminologi ini membantu kita mengerti bahwa tujuan utama dari 

penggunaan Al-Thibaq adalah menciptakan efek retoris—penegasan, penguatan, dan 

pendalaman makna—bukan sekadar perbandingan visual atau kebetulan leksikal (Al-Hāsyimī, 

Jawāhir al-Balāghah, Beirut: Dār al-Kutub al-‘Arabī, 2009, hlm. 119).  

Sebelum membahas lebih jauh Al-Thibaq, perlu diketahui bahwa  Al-Thibaq dan 

muqābalah memiliki perbedaan utama yang terletak pada tingkat skala dan kompleksitas 

oposisi: Al-Thibaq biasanya melibatkan sepasang antonim yang saling berhadapan untuk 

menekankan makna tertentu, sedangkan muqābalah menunjukkan dua atau lebih pasangan yang 

berjalan secara paralel untuk menciptakan simetri retoris yang lebih kompleks dan berlapis (Al-

Qazwīnī, Talkhīṣ al-Miftāḥ, Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2007, hlm. 213). Contoh klasik 

muqābalah dapat ditemukan dalam QS. Al-Baqarah:245  

 
ُۖ
طُ ُ ُ يقَْبِضُ وَيبَْص   وَاللّٰه

َ قَرْضًا حَسَنًا فيَضُٰعِفَهٗ لَهٗٓٗ اضَْعَافًا كَثيِْرَةًًۗ   وَاِليَْهِ ترُْجَعوُْنَ مَنْ ذاَ الَّذِيْ يقُْرِضُ اللّٰه

Siapakah yang mau memberi pinjaman yang baik kepada Allah? Dia akan 

melipatgandakan (pembayaran atas pinjaman itu) baginya berkali-kali lipat. Allah 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-20- 

menyempitkan dan melapangkan (rezeki). Kepada-Nyalah kamu dikembalikan. 

Kedua kata dalam QS. Al-Baqarah: 245, yakni yaqbiḍu (menyempitkan) dan yabsuṭu 

(melapangkan), memang memiliki makna yang berlawanan, namun tidak termasuk dalam 

kategori Al-Thibaq karena keduanya tidak berdiri sebagai pertentangan makna yang bersifat 

kontras untuk memperjelas maksud, melainkan membentuk keseimbangan makna yang 

menunjukkan dinamika kekuasaan Allah dalam mengatur rezeki. Struktur ayat ini 

menggambarkan hubungan sebab-akibat yang harmonis, di mana Allah dapat menyempitkan 

rezeki pada satu waktu dan melapangkannya pada waktu lain sesuai dengan hikmah dan 

kehendak-Nya. Oleh sebab itu, ayat ini tergolong dalam al-muqābalah yang lebih luas 

cakupannya daripada at-tibāq. Hal ini sejalan dengan penjelasan para ulama balāghah seperti 

Al-Hāsyimī dan As-Sakkākī yang menyatakan; 

ً  مقابلة كل وليس مقابلة طباق كل“    ”طباقا

Setiap Al-Thibaq termasuk muqābalah, tetapi tidak setiap muqābalah termasuk Al-

Thibaq, (Al-Hāsyimī, Jawāhir al-Balāghah, Kairo: Maktabah al-Tijāriyyah, 1998, hlm. 325).  

Pernyataan ini menegaskan bahwa ayat tersebut lebih menonjolkan keseimbangan retoris 

yang menggambarkan kesempurnaan sifat Allah, bukan sekadar kontras semantik dua kata yang 

berlawanan. 

Untuk memahami Al-Thibaq dalam hal struktur dan klasifikasi lebih dalam, para ahli 

Balagah membagi tibāq utama menjadi dua kategori besar:  

 

Thibaq Ijabi 

 نفي غير من متضادين لفظين بين الجمع هو

“Yaitu penggabungan dua kata yang berlawanan tanpa adanya huruf penafian.” 

QS. Ar-Rūm [30]: 19 

 الْحَيِِّ  مِنَ  الْمَيِِّتَ  وَيخُْرِجُ  الْمَيِِّتِ  مِنَ  الْحَيَّ  يخُْرِجُ 

“Dia mengeluarkan yang hidup dari yang mati dan mengeluarkan yang mati dari yang 

hidup.” 

 

QS. Al-Hadīd [57]: 3 

ءٍ عَلِيام    وَهوَُ بكُِل ِ شَيا
خِرُ وَالظَّاهِرُ وَالابَاطِنُُۚ ٰ لُ وَالْا وََّ  هوَُ الْا

"Dialah Yang Maha Awal, Maha Akhir, Maha Zahir, dan Maha Batin. Dia Maha 

Mengetahui segala sesuatu. 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-21- 

QS. Al-Isrā’ [17]: 97 

ُ  يضُْلِلِ  وَمَنْ   لهَُ  هَادِيَ  فلََا  اللَّّٰ

“Barang siapa yang disesatkan Allah, maka tidak ada yang dapat memberi petunjuk 

kepadanya.” 

 

Ketiga contoh di atas menggambarkan penerapan Thibāq ijābī dalam Al-Qur’an, yaitu 

penggabungan dua kata yang saling berlawanan tanpa disertai huruf penafian (lā, mā, dan 

sejenisnya), sehingga menghasilkan keindahan makna sekaligus kekuatan pesan teologis. 

Dalam QS. Ar-Rūm [30]:19, pertentangan antara al-ḥayy (yang hidup) dan al-mayyit (yang 

mati) menggambarkan kekuasaan Allah yang mutlak atas proses kehidupan dan kematian, 

menunjukkan bahwa segala sesuatu terjadi atas kehendak-Nya semata. Dalam QS. Al-Ḥadīd 

[57]:3, pasangan kata al-awwal ↔ al-ākhir dan al-zāhir ↔ al-bāṭin menunjukkan 

kesempurnaan sifat-sifat Allah, bahwa Dia meliputi segala sesuatu dari awal hingga akhir, lahir 

dan batin, tampak dan tersembunyi — menegaskan konsep tauhid dan keabadian-Nya. Adapun 

QS. Al-Isrā’ [17]:97 menampilkan tibāq antara yuḍlil (menyesatkan) dan hādī (memberi 

petunjuk), yang mempertegas perbedaan hakiki antara jalan hidayah dan kesesatan, sekaligus 

menegaskan bahwa petunjuk hanya milik Allah. Dengan demikian, tibāq ijābī pada ketiga ayat 

ini tidak hanya memperindah susunan kalimat, tetapi juga memperkuat makna ideologis dan 

spiritual yang menjadi inti pesan Al-Qur’an. 

 

Thibaq Salbi  

Thibaq Salab yaitu kalimat atau jumlah yang terdapat di dalamnya dua kata yang 

bertentangan tetapi mempunyai sumber kata yang sama, yang menjadikan dia bertentangan 

adalah terdiri dari positif dan negatif. 

 وسلبًا إيجابًا الضدان فيه اختلف ما هو السلب الطباق

Thibaq Salbi adalah thibaq yang kedua katanya berlawanan dan mempunyai perbedaan 

positif dan negatifnya. Pada thibaq salbi sendiri menjadi dua bagian (Shofwan, 2008). 

Dalam hal ini, thibaq salbi bisa terdiri dari dua bagian, yaitu nafy dengan itsbat dan amar 

dengan nahy. 

Thibaq Salbi jenis Nafy dan Itsbāt (peniadaan dan penetapan) 

Jenis ini terjadi ketika satu kata bermakna peniadaan (nafy) dan pasangannya penetapan 

(itsbāt), keduanya berlawanan dalam makna positif dan negatif. 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-22- 

QS. Al-Baqarah [2]: 275 

بَا يَأكُْلوُنَ  الَّذِينَ   الْمَسِِّ  مِنَ  الشَّيْطَانُ  يتَخََبَّطُهُ  الَّذِي يقَوُمُ  كَمَا إلَِّ  يقَوُمُونَ  لَ  الرِِّ

“Orang-orang yang memakan riba tidak dapat berdiri kecuali seperti berdirinya orang 

yang kemasukan setan lantaran gila.” 

Dalam ayat ini, bentuk “ َيقَوُمُونَ  ل” (tidak dapat berdiri) menjadi unsur nafy atau penafian, 

sementara kata “ ُيقَوُم” (berdiri) berfungsi sebagai itsbāt atau penetapan. Keduanya berasal dari 

akar kata yang sama — qāma (قام) — namun digunakan dalam dua bentuk yang saling 

berlawanan: penafian (tidak berdiri) dan penegasan (berdiri). Perpaduan dua bentuk ini 

menciptakan kontras yang tajam dan bermakna dalam konteks retoris. 

نْ  مَّ ََ ًَۗ  رَبِِّهِ  رَحْمَةَ  وَيَرْجُو الْْخِرَةَ  يَحْذرَُ  وَقَائمًِا سَاجِداً اللَّيْلِ  آنَاءَ  قَانتِ   هوَُ    لَ  وَالَّذِينَ  يعَْلمَُونَ  الَّذِينَ  يسَْتوَِي هَلْ  قلُْ  

ًَۗ  يعَْلمَُونَ   الْْلَقلُْ هَلْ يسَْتوَِى الَّذِيْنَ يعَْلمَُوْنَ وَالَّذِيْنَ لَ يعَْلمَُوْنًَۗ  إنِيتَذَكََّر 

"Katakanlah (Nabi Muhammad), “Apakah sama orang-orang yang mengetahui (hak-hak 

Allah) dengan orang-orang yang tidak mengetahui (hak-hak Allah)?”  

Thibaq Salbi  jenis Amar dan Nahy (perintah dan larangan) 

Jenis ini terjadi jika dalam satu konteks terdapat kata amar (perintah positif) dan nahy 

(larangan), keduanya berlawanan makna dari sisi tindakan. 

QS. Al-Maidah [5]: 44 

نوُْر ٌۚ يَحْكُمُ بهَِا النَّبيُِّوْنَ الَّذِيْنَ اسَْلمَُوْا لِلَّذِيْنَ هَ  بهنيُِّوْنَ وَالَْحْبَارُ بمَِا اسْتحُْفِظُوْا مِنْ  انَِّآٗ انَْزَلْنَا التَّوْرٰىةَ فيِْهَا هُدىً وَّ ادوُْا وَالرَّ

ِ وَكَانوُْا عَليَْهِ شُهَداَۤءٌَۚ فلََا تخَْشَوُا النَّاسَ وَاخْشَوْنِ وَلَ تشَْترَُوْا بِاٰيٰتِيْ ثمََنًا قَلِ  ىِٕكَ هُمُ كِتٰبِ اللّٰه
ۤ
ُ فَاوُلٰ يْلًاًۗ وَمَنْ لَّمْ يَحْكُمْ بمَِآٗ انَْزَلَ اللّٰه

  الْكٰفِرُوْنَ 

“Sesungguhnya Kami telah menurunkan Taurat. Di dalamnya ada petunjuk dan cahaya. 

Dengannya para nabi, yang berserah diri (kepada Allah), memberi putusan atas perkara orang 

Yahudi. Demikian pula para rabi dan ulama-ulama mereka (juga memberi putusan) sebab 

mereka diperintahkan (oleh Allah untuk) menjaga kitab Allah dan mereka merupakan saksi-

saksi terhadapnya. Oleh karena itu, janganlah kamu takut kepada manusia, (tetapi) takutlah 

kepada-Ku. Janganlah kamu menukar ayat-ayat-Ku dengan harga yang murah. Siapa yang tidak 

memutuskan (suatu urusan) menurut ketentuan yang diturunkan Allah, maka mereka itulah 

orang-orang kafir.” 

Pada ayat  ini menjadi contoh yang jelas dari ṭibāq salb jenis amar dan nahy (perintah dan 

larangan) karena di dalamnya terdapat dua bentuk ungkapan yang saling berlawanan makna 

dari sisi tindakan moral dan spiritual. Dalam ayat tersebut terdapat kata   َفلََا تخَْشَوُا النَّاس (janganlah 

kamu takut kepada manusia)  yang merupakan bentuk nahy (larangan), dan   ِوَاخْشَوْن(dan takutlah 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-23- 

kepada-Ku) yang merupakan bentuk amar (perintah). Kedua bentuk ini menciptakan 

pertentangan makna yang kuat—manusia dilarang untuk takut kepada sesama, namun 

diperintahkan untuk takut hanya kepada Allah. Dari segi balāghah, gaya ini memperkuat pesan 

tauhid dan keteguhan iman, menegaskan bahwa rasa takut yang benar (al-khawf al-mahmūd) 

hanya layak diarahkan kepada Sang Pencipta. Perbedaan mendasar antara amar  

Adapun perbedaan nafy dan nahyi dengan sama-sama menggunakan huruf lā sebagai 

pemaknaan negatifnya. Nafy adalah berarti peniadaan atau pengingkaran terhadap suatu 

perbuatan atau keadaan, digunakan untuk menyatakan bahwa sesuatu tidak terjadi atau tidak 

ada, seperti pada ungkapan lā yaqūmūn (mereka tidak berdiri). Sementara itu, nahyi berarti 

larangan, yaitu bentuk perintah untuk tidak melakukan suatu tindakan, biasanya juga 

menggunakan kata lā namun dalam makna imperatif, seperti lā takhshaw an-nās (janganlah 

kamu takut kepada manusia). Dengan demikian, nafi menolak suatu fakta secara informatif, 

sedangkan nahyi melarang suatu tindakan secara normatif. Dalam konteks balaghah, keduanya 

dapat menjadi unsur ṭibāq salb, namun bedanya, nafy menegaskan kenyataan yang dinafikan, 

sementara nahyi menegaskan larangan sebagai pedoman moral atau etika. 

 

Jenis Thibaq 

Berdasarkan kategori yang telah dibahas sebelumnya, thibāq bisa dilihat dari jenis 

katanya. Jenis-jenis tersebut dapat berupa isim (kata benda), fiil (kata kerja), huruf (partikel), 

atau kombinasi dari dua jenis yang berbeda, seperti antara isim dan fiil. Perbedaan ini 

menambah keindahan dalam gaya bahasa Al-Qur’an karena memperlihatkan keselarasan 

makna antara dua hal yang berlawanan, baik dari segi bentuk maupun makna isi (Zaenuddin, 

2007).  

Thibāq dalam Bentuk Isim 

 "المقصود وتأكيد المعنى  لتوضيح متضادين، اسمين بين الجمع هو السمي الطباق“

Ṭibāq Ism adalah penggabungan dua kata benda yang bertentangan untuk memperjelas 

makna dan menegaskan maksud kalimat. 

 

Contohnya dapat ditemukan dalam QS. Al-Ḥadīd [57]: 3: 

ءٍ عَلِيام    وَهوَُ بكُِل ِ شَيا
خِرُ وَالظَّاهِرُ وَالابَاطِنُُۚ ٰ لُ وَالْا وََّ  هوَُ الْا

"Dialah Yang Maha Awal, Maha Akhir, Maha Zahir, dan Maha Batin. Dia Maha 

Mengetahui segala sesuatu. ” (Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, 2019) 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-24- 

Ayat ini menunjukkan keindahan bahasa yang sangat menarik. Pasangan kata awwal dan 

ākhir, zāhir dan bāṭin menggambarkan keseimbangan makna antara dua sisi yang bertentangan. 

Kedua pasangan ini sama-sama berupa isim, sehingga menjadi contoh thibāq dalam bentuk kata 

benda.  

Thibāq dalam Bentuk Fiil 

 "والتقابل التنافر به ليظهر المعنى، في متضادين فعلين بين الجمع هو بالفعلين الطباق“

Ṭibāq fi‘l adalah penggabungan dua perbuatan (fi‘l) yang saling bertentangan dalam 

makna, untuk menampakkan kontras dan kejelasan makna. 

 

Contohnya terdapat dalam QS. An-Najm [53]: 43: 

 وَأبَْكَى أضَْحَكَ  هوَُ  وَأنََّهُ 

“Sesungguhnya Dialah yang membuat orang tertawa dan menangis. ” 

Ayat ini memamerkan keindahan gaya bahasa Al-Qur’an dengan keseimbangan antara 

dua kata kerja, aḍḥaka (membuat tertawa) dan abkā (membuat menangis), yang memiliki 

makna yang bertolak belakang namun saling melengkapi.  

Thibāq dalam Bentuk Huruf 

 "واحد تركيب في التجاه أو المعنى في متضادين حرفين بين الجمع هو الحرفي الطباق“

Ṭibāq ḥarfī adalah penggabungan dua huruf yang berlawanan arah maknanya dalam satu 

konstruksi kalimat. 

 

Contohnya dapat ditemukan dalam QS. Al-Baqarah [2]: 228: 

جَالِ  بِالْمَعْرُوفِ  عَليَْهِنَّ  الَّذِي مِثْلُ  وَلهَُنَّ   درََجَة   عَليَْهِنَّ  وَلِلرِِّ

“Para istri yang diceraikan wajib menahan diri selama tiga kali quru’. … Mereka (para 

wanita) berhak atas hal yang setara dengan kewajiban mereka menurut cara yang patut. Namun, 

suami memiliki kelebihan atas mereka. ” 

Ayat ini menunjukkan keseimbangan antara dua huruf lām dan ‘alā — masing-masing 

menandakan makna “memiliki” dan “menjadi tanggung jawab” — yang mengindikasikan 

adanya keseimbangan hak dan kewajiban antara suami dan istri. 

 

Fungsi Al-Thibaq 

Penelitian yang berjudul “Uslub At-Tibāq: Struktur dan Kajian dalam Penafsiran Al-

Qur’an” bertujuan untuk menerangkan bagaimana gaya bahasa at-tibāq (الطباق) menjadi penting 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-25- 

dalam memperkaya arti dan meningkatkan keindahan Al-Qur’an. Studi ini menegaskan bahwa 

at-tibāq tidak hanya sekadar manipulasi kata-kata yang bertentangan, tetapi merupakan teknik 

retoris yang mendalami makna pesan teologis, moral, dan spiritual dari wahyu. Dengan 

menggabungkan dua kata yang saling berlawanan, seperti “hidup dan mati” atau “iman dan 

kufur”, Al-Qur’an menawarkan keseimbangan arti yang mendorong pembaca untuk 

merenungkan hakikat kehidupan secara menyeluruh. Oleh karena itu, tujuan utama dari 

penelitian ini adalah menunjukkan bagaimana at-tibāq berfungsi sebagai alat yang memperkuat 

pesan dari Tuhan sekaligus mencerminkan keajaiban linguistik (i‘jāz) dalam bahasa Al-Qur’an 

(Al-Hāsyimī, Jawāhir al-Balāghah, 2009, hlm. 119).  

Selanjutnya, fungsi lain dari penelitian ini terletak pada metode yang diterapkan. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif-analitis melalui kajian pustaka, yang 

berusaha menghubungkan antara keindahan bahasa dan makna tafsir dari sudut pandang klasik 

maupun kontemporer (Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, 2017, hlm. 6). Pendekatan 

ini menunjukkan bahwa at-tibāq bukan hanya menarik secara bentuk, tetapi juga berperan 

sebagai jendela pengetahuan yang mengungkap kedalaman makna terselubung di balik 

perbedaan kata. Misalnya, pasangan kata al-awwal dan al-ākhir dalam QS. Al-Ḥadīd [57]:3 

menggambarkan sifat abadi Allah yang meliputi seluruh waktu dan ruang (Al-Sakkākī, Miftāḥ 

al-‘Ulūm, 1987, hlm. 147). Dengan cara ini, at-tibāq menunjukan keterkaitan yang mendalam 

antara struktur bahasa dan pesan teologis yang terdapat di dalamnya.  

Fungsi terakhir dari penelitian ini menekankan nilai spiritual dan keindahan yang terlihat 

dari penggunaan at-tibāq. Melalui gaya bahasa ini, keindahan retorika Al-Qur’an tidak hanya 

mampu merangsang pikiran, tetapi juga mampu menyentuh emosi terdalam pembacanya 

(Aisyah Abdurrahman, At-Tafsīr al-Bayānī li al-Qur’ān al-Karīm, 1990, hlm. 61). Kontradiksi 

makna yang disusun dengan harmonis menciptakan keseimbangan emosional antara akal dan 

perasaan, sehingga pembaca tidak hanya memahami teks secara intelektual, tetapi juga 

merasakan pesan spiritual yang terkandung. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan 

bahwa at-tibāq bukan hanya alat sastra, tetapi juga media untuk mendekatkan manusia kepada 

keindahan serta kedalaman makna firman Allah. 

 

KESIMPULAN 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa uslūb al-tibāq adalah salah satu komponen 

penting dalam keindahan serta kekuatan retoris Al-Qur’an. Tipe bahasa ini tidak hanya 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-26- 

mencerminkan keseimbangan estetika antara dua istilah yang bertentangan, tetapi juga 

mengandung pesan teologis dan moral yang dalam. Dalam perspektif linguistik, tibāq 

menyuguhkan dinamika makna yang hidup antara dua sisi yang terlihat berlawanan, seperti 

“kehidupan dan kematian”, “iman dan ketidakpercayaan”, atau “cahaya dan kegelapan”. 

Perbedaan semacam ini berkontribusi untuk menegaskan pesan, memperkuat ingatan, dan 

meningkatkan kesadaran pembaca mengenai dualitas kehidupan sebagaimana ditentukan dalam 

sunnatullah.  

Selain fungsi retoris, tibāq juga memiliki peran hermeneutik yang penting dalam 

penafsiran Al-Qur’an. Para mufassir klasik seperti Al-Zamakhsyarī dan Al-Biqā‘ī menganggap 

tibāq sebagai kunci untuk memahami hubungan makna yang tersembunyi antara ayat-ayat yang 

tampak berbeda. Sementara mufassir modern seperti Aisyah Abdurrahman (Bint Syathi’) 

menganggap tibāq sebagai cara komunikasi antara logika dan emosi, sehingga bahasa Al-

Qur’an tidak hanya dipahami secara intelektual tetapi juga dirasakan secara emosional. Dengan 

begitu, uslūb al-tibāq berfungsi ganda: menghidupkan keindahan bahasa sekaligus 

memperdalam pemahaman spiritual terhadap teks wahyu.  

Dengan demikian, kajian ini menegaskan bahwa tibāq tidak hanya bersifat estetis, 

melainkan juga merupakan refleksi atas konsep keseimbangan dan keharmonisan universal 

yang menjadi landasan ajaran Islam. Penggunaan tibāq dalam ayat-ayat seperti QS. Al-Ḥadīd 

[57]:3 (“Dia yang Pertama dan yang Terakhir, yang Nyata dan yang Tersembunyi”) 

menunjukkan keterpaduan sifat-sifat Ilahi yang berlawanan namun bersatu dalam 

kesempurnaan. Oleh karena itu, tibāq bukan hanya teknik bahasa, tetapi juga alat pendidikan 

moral, psikologis, dan filosofis yang membantu manusia memahami dualitas kehidupan serta 

kebesaran Tuhan. 

 

Konklusion 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa uslūb al-tibāq merupakan salah satu aspek terpenting 

dalam struktur keindahan bahasa Al-Qur’an yang mengandung fungsi estetis, teologis, dan 

hermeneutik secara simultan. Gaya bahasa ini bukan sekadar permainan antonim, melainkan 

perangkat retoris yang mempertegas makna, memperkuat pesan moral, dan menampilkan 

keseimbangan makna dalam teks ilahi. Melalui perpaduan dua kata atau konsep yang 

berlawanan, tibāq mengungkapkan keutuhan pesan Al-Qur’an yang berpusat pada 

keseimbangan antara dua kutub kehidupan: dunia dan akhirat, iman dan kufur, terang dan gelap, 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-27- 

hidup dan mati. 

Secara metodologis, pendekatan deskriptif-analitis terhadap ayat-ayat yang mengandung 

tibāq menunjukkan bahwa fenomena ini tidak hanya memperindah susunan kalimat, tetapi juga 

memperdalam pemahaman makna tafsir. Hasil penelitian membuktikan bahwa tibāq berperan 

sebagai jembatan antara dimensi linguistik dan spiritual, yang menuntun pembaca untuk 

memahami pesan Al-Qur’an secara komprehensif, baik dari sisi struktur bahasa maupun nilai 

teologisnya. Dengan demikian, uslūb al-tibāq berfungsi sebagai sarana pembentukan kesadaran 

religius yang menyatukan keindahan retorika dengan kedalaman makna wahyu. 

Sebagai implikasi, penelitian ini menegaskan pentingnya integrasi studi balāghah dengan 

tafsir dalam kajian Al-Qur’an kontemporer. Pemahaman terhadap gaya bahasa seperti tibāq 

dapat memperkaya pendekatan tafsir tematik maupun stilistik sehingga penafsiran terhadap 

ayat-ayat Al-Qur’an tidak hanya berorientasi pada aspek hukum dan teologi, tetapi juga pada 

aspek estetika dan nilai spiritual yang terkandung di dalamnya. Dengan kata lain, uslūb al-tibāq 

menjadi bukti bahwa keindahan bahasa Al-Qur’an adalah bagian integral dari pesan 

keilahiannya yang tak terpisahkan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aisyah ‘Abdurraḥmān (Bint Syathi’). (1990). At-Tafsīr al-Bayānī li al-Qur’ān al-Karīm. 

Kairo: Dār al-Ma‘ārif. 

Al-Bayḍāwī, Nāṣir al-Dīn. (1999). Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl. Beirut: Dār Iḥyā’ al-

Turāth al-‘Arabī. 

Al-Biqā‘ī, Burhān al-Dīn. (1995). Naẓm al-Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa as-Suwar. Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Hāsyimī, Aḥmad. (2009). Jawāhir al-Balāghah fī al-Ma‘ānī wa al-Bayān wa al-Badī‘. 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Arabī. 

Al-Jurjānī, ‘Abd al-Qāhir. (2001). Dalā’il al-I‘jāz. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 

Al-Qazwīnī, Jalāl al-Dīn. (2007). Talkhīṣ al-Miftāḥ fī al-Ma‘ānī wa al-Bayān wa al-Badī‘. 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad. (1967). Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. Kairo: Dār al-

Kutub al-Miṣriyyah. 

Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. (1999). Mafātīḥ al-Ghaib (Tafsīr al-Kabīr). Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Sakkākī, Yūsuf ibn Abī Bakr. (1987). Miftāḥ al-‘Ulūm. Kairo: Maktabah al-Kulliyyāt al-

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-28- 

Azhariyyah. 

Al-Zamakhsyarī, Jar Allāh Maḥmūd. (1986). Al-Kasysyāf ‘an Ḥaqā’iq Ghawāmiḍ al-Tanzīl. 

Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 

As-Sakkākī, Yūsuf ibn Abī Bakr. (1987). Miftāḥ al-‘Ulūm. Kairo: Maktabah al-Kulliyyāt al-

Azhariyyah. 

Az-Zarkashī, Badr al-Dīn. (2003). Al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Ibn ‘Āsyūr, Muḥammad al-Ṭāhir. (1984). At-Taḥrīr wa at-Tanwīr. Tunis: Dār as-Suhūn. 

Krippendorff, Klaus. (2018). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (4th ed.). 

Los Angeles: Sage Publications. 

Lexy J. Moleong. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Musthafa as-Siba‘ī. (2005). Min Rawā’i‘ al-Qur’ān. Damaskus: Dār al-Warrāq. 

Shofwan, Ahmad. (2008). Ilmu Balaghah: ‘Ilm al-Badī‘ dan Keindahan Retorika Arab. 

Jakarta: UIN Press. 

Zaenuddin, Ahmad. (2007). Balāghah Arabiyyah: Al-Ma‘ānī, Al-Bayān, wa Al-Badī‘. 

Yogyakarta: Pustaka Ilmu. 

Zed, Mestika. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

 

 
 

 

 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli

