
Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-131- 

MAJAZ MURSAL DALAM AL-QUR'AN: KAJIAN EPISTEMOLOGIS 

TERHADAP KAIDAH ILMU BALAGHAH 

 
Idris Siregar1, Raisya Ananda Hasibuan2, Mia Audina3, Febriansah Mukti4 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara1,2,3,4 

 Idrissiregar@uinsu.ac.id1,  raisyaanandahasibuan@gmail.com2, audinamia637@gmail.com3, 

Febriansahmukti0808@gmail.com4    

 

 

Abstrak 

Majaz mursal merupakan salah satu bentuk majaz dalam ilmu balaghah Arab yang 

menarik untuk dikaji, terutama dalam konteks Al-Qur'an sebagai kitab suci umat 

Islam. Artikel ini mengkaji secara mendalam tentang majaz mursal, yang 

didefinisikan sebagai majaz di mana kata kerja transitif digunakan tanpa 

menyebutkan objek langsungnya, sehingga makna yang dimaksud harus dipahami 

dari konteks atau implikasi. Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi jenis-

jenis majaz mursal, memberikan contoh ayat-ayat Al-Qur'an yang mengandung 

majaz mursal, serta menganalisis fungsi dan dampaknya terhadap pemahaman teks 

keagamaan. Metode penelitian yang digunakan adalah analisis deskriptif-kualitatif 

dengan pendekatan filologi dan linguistik, mengacu pada sumber-sumber klasik 

seperti kitab-kitab balaghah dan penafsiran Al-Qur'an. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa majaz mursal sering digunakan untuk memberikan nuansa 

retorika, memperkuat pesan moral, dan menjaga keindahan bahasa Al-Qur'an. 

Artikel ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi studi balaghah dan 

pemahaman Al-Qur'an yang lebih mendalam. 

 

Kata Kunci: Majaz Mursal, Al-Qur'an, Balaghah Arab, Analisis Linguistik, Tafsir 

Ayat. 

Abstract 

Mursal figurative language (majaz) is a form of figurative language (majaz) in 

Arabic rhetoric that is interesting to study, especially in the context of the Qur'an, 

the holy book of Muslims. This article examines mursal figurative language 

(majaz), defined as a form of figurative language (majaz) in which a transitive verb 

is used without mentioning its direct object, so that the intended meaning must be 

understood from the context or implication. This study aims to identify the types of 

mursal figurative language (majaz), provide examples of Qur'anic verses 

containing mursal figurative language (majaz), and analyze its function and impact 

on the understanding of religious texts. The research method used is descriptive-

qualitative analysis with a philological and linguistic approach, referring to 

classical sources such as balaghah books and Qur'anic interpretations. The results 

show that mursal figurative language is often used to provide rhetorical nuance, 

strengthen moral messages, and maintain the beauty of the Qur'anic language. This 

article is expected to contribute to the study of balaghah and a deeper 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli
mailto:mayunir80@gmail.com1
mailto:jamilus@uinmybatusangkar.ac.id2
mailto:audinamia637@gmail.com3
mailto:Febriansahmukti0808@gmail.com4


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-132- 

understanding of the Qur'an. 

 

Keywords: Majaz Mursal, Al-Qur'an, Arabic Balaghah, Linguistic Analysis, Verse 

Interpretation. 

 

PENDAHULUAN 

Majaz mursal adalah salah satu konsep penting dalam ilmu balaghah Arab yang telah 

lama menjadi objek kajian para ulama dan ahli bahasa. Secara etimologis, kata "mursal" berasal 

dari akar kata "arsala" yang berarti "mengirim" atau "melepaskan", sehingga majaz mursal 

dapat dipahami sebagai majaz di mana objek langsung dari kata kerja transitif "dilepaskan" 

atau tidak disebutkan secara eksplisit.1 Dalam konteks Al-Qur'an, majaz mursal sering 

digunakan untuk menciptakan efek retorika yang kuat, di mana pembaca atau pendengar harus 

menginferensi makna dari konteks, implikasi, atau pengetahuan umum. Hal ini tidak hanya 

menunjukkan keindahan bahasa Al-Qur'an, tetapi juga menguji kedalaman pemahaman 

pembaca terhadap teks suci tersebut. Para ahli balaghah seperti Al-Jurjani dan Ibn al-Athir telah 

mendefinisikan majaz mursal sebagai bentuk majaz yang melibatkan penghilangan objek untuk 

tujuan estetika dan efektivitas komunikasi. Dalam Al-Qur'an, majaz mursal muncul dalam 

berbagai ayat, mulai dari perintah-perintah Allah kepada manusia hingga deskripsi tentang 

alam semesta, yang semuanya bertujuan untuk memperkuat pesan tauhid dan moralitas. 

Pentingnya kajian ini terletak pada fakta bahwa Al-Qur'an sebagai kitab suci tidak hanya berisi 

informasi literal, tetapi juga lapisan makna majazi yang memerlukan interpretasi cerdas untuk 

menghindari kesalahpahaman. Oleh karena itu, artikel ini akan mengeksplorasi majaz mursal 

secara komprehensif, dengan fokus pada contoh-contoh ayat Al-Qur'an yang relevan, untuk 

memberikan wawasan baru bagi para peneliti, mahasiswa, dan praktisi keagamaan.2 

Selanjutnya, dalam kajian balaghah, majaz mursal sering dibedakan dari majaz lainnya 

seperti majaz musyabbah atau majaz mursal yang lebih spesifik. Majaz mursal umumnya 

terjadi ketika kata kerja yang memerlukan objek langsung digunakan tanpa objek tersebut, dan 

objeknya harus dipahami dari konteks kalimat atau ayat sebelumnya. Misalnya, dalam bahasa 

sehari-hari, seseorang mungkin berkata "Dia makan" tanpa menyebutkan apa yang dimakan, 

dan pendengar akan memahami dari situasi. Namun, dalam Al-Qur'an, penggunaan majaz 

mursal lebih kompleks karena melibatkan dimensi spiritual dan teologis. Para mufasir seperti 

 
1 Ibn Manzur, Jamal al-Din. “Lisan al-Arab”, Beirut: Dar Sader, 1990. 
2 Ibn al-Athir, Majd al-Din. “Al-Nihayah fi Gharib al-Hadith”, Beirut: Dar al-Fikr, 1979. 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-133- 

Ibn Kathir dan Al-Zamakhshari sering menganalisis ayat-ayat yang mengandung majaz mursal 

untuk menjelaskan makna yang lebih dalam, seperti dalam ayat-ayat tentang perintah Allah 

yang seolah-olah tidak memiliki objek langsung, tetapi sebenarnya merujuk pada manusia atau 

makhluk lainnya.3 Kajian ini juga relevan dengan perkembangan linguistik modern, di mana 

konsep seperti implikatur dalam pragmatik bahasa dapat dikaitkan dengan majaz mursal. 

Dengan demikian, pendahuluan ini menekankan bahwa pemahaman majaz mursal tidak hanya 

penting untuk studi bahasa, tetapi juga untuk mendalami esensi ajaran Al-Qur'an. Artikel ini 

akan melanjutkan dengan metode penelitian yang digunakan, diikuti oleh pembahasan 

mendalam tentang jenis-jenis majaz mursal dan contoh-contohnya dalam Al-Qur'an, serta 

kesimpulan yang merangkum temuan-temuan utama.4 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode analisis deskriptif-kualitatif dengan pendekatan 

filologi dan linguistik untuk mengkaji majaz mursal dalam Al-Qur'an. Data primer diperoleh 

dari teks Al-Qur'an secara keseluruhan, dengan fokus pada ayat-ayat yang diidentifikasi 

mengandung majaz mursal berdasarkan kitab-kitab balaghah klasik seperti "Al-Balaghah" 

karya Al-Jurjani dan “Al-Mu'jam al-Wasit” karya Ibn Manzur. Teknik pengumpulan data 

melibatkan pencarian manual dan digital terhadap ayat-ayat yang sesuai, diikuti oleh analisis 

konteks untuk menentukan apakah majaz mursal benar-benar terjadi. Analisis dilakukan 

dengan membandingkan interpretasi dari berbagai mufasir, seperti Ibn Kathir, Al-Tabari, dan 

Al-Razi, untuk memastikan validitas. Selain itu, penelitian ini mengacu pada jurnal-jurnal 

ilmiah terkini tentang balaghah Al-Qur'an untuk memperkaya perspektif modern. Proses 

validasi meliputi triangulasi data dari sumber-sumber otoritatif, dan hasilnya disajikan dalam 

bentuk deskripsi naratif yang mendalam. Metode ini dipilih karena sesuai dengan sifat 

kualitatif kajian bahasa dan teks keagamaan, yang memerlukan interpretasi subjektif namun 

didasarkan pada aturan linguistik yang ketat 

 

 

 
3 Al-Zamakhshari, Mahmud. “Al-Kashshaf 'an Haqa'iq al-Tanzil”, Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, 1995. 
4 Al-Jurjani, Abd al-Qahir. “Dalail al-I'jaz”, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1984. 

 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-134- 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Pengertian Majaz Mursal dalam Ilmu Balaghah dan Tafsir 

Majaz mursal merupakan salah satu jenis majaz dalam ilmu balaghah Arab yang memiliki 

karakteristik khusus, di mana kata atau ungkapan digunakan dalam arti kiasan tanpa adanya 

illat atau sebab yang secara eksplisit disebutkan dalam konteks kalimat. Dalam ilmu balaghah, 

majaz secara umum dibagi menjadi dua kategori utama: majaz mursal dan majaz muqayyad. 

Majaz mursal berbeda dari majaz muqayyad karena yang terakhir ini memiliki illat yang jelas, 

seperti menggunakan kata "singa" untuk orang yang berani karena ada kesamaan dalam 

keberanian. Sementara itu, majaz mursal tidak memerlukan illat tersebut; ia langsung 

mengalihkan makna dari hakikat (arti literal) ke majaz (arti kiasan) berdasarkan konvensi 

bahasa atau kebiasaan masyarakat Arab. Contoh sederhana adalah penggunaan kata "wajah" 

(wajh) yang dalam majaz mursal bisa berarti "diri" atau "kehadiran seseorang", tanpa perlu 

menjelaskan mengapa wajah mewakili hal tersebut. Hal ini membuat majaz mursal lebih 

fleksibel dan sering digunakan dalam sastra Arab, termasuk Al-Qur'an, untuk mencapai 

keindahan bahasa dan kedalaman makna. 

Dalam konteks ilmu tafsir, majaz mursal memainkan peran penting karena Al-Qur'an 

sebagai kitab suci sering menggunakan bahasa kiasan untuk menyampaikan pesan-pesan 

spiritual dan moral yang mendalam. Para mufasir (ahli tafsir) mengakui bahwa majaz mursal 

membantu dalam memahami ayat-ayat yang tidak bisa diambil secara harfiah, sehingga 

menghindari interpretasi yang kaku atau salah. Misalnya, ketika Al-Qur'an menyebutkan 

"tangan Allah" dalam ayat tertentu, ini bukanlah majaz mursal karena ada illat (seperti 

kekuasaan), melainkan majaz mursal jika digunakan untuk makna abstrak seperti "kekuasaan" 

tanpa illat eksplisit. Namun, dalam praktik tafsir, majaz mursal sering dikombinasikan dengan 

konteks ayat, sunnah, dan ijma ulama untuk memastikan interpretasi yang akurat. Pengertian 

ini juga membedakan majaz mursal dari isti'arah (metafora), meskipun keduanya berkaitan 

dengan penggunaan kata di luar makna literalnya. Majaz mursal lebih luas karena tidak terbatas 

pada perbandingan eksplisit, sedangkan isti'arah melibatkan perbandingan langsung antara dua 

hal. 

Secara lebih lanjut, majaz mursal dalam tafsir tidak hanya sebagai alat linguistik, tetapi 

juga sebagai jembatan untuk memahami dimensi esoterik Al-Qur'an. Ulama seperti Al-

Zamakhshari dan Al-Razi sering membahasnya dalam kitab-kitab tafsir mereka, menekankan 

bahwa majaz mursal memungkinkan pembaca untuk menangkap makna yang lebih dalam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-135- 

tanpa terjebak pada literalisme. Ini penting karena Al-Qur'an diturunkan dalam bahasa Arab 

yang kaya dengan majaz, dan majaz mursal membantu dalam menafsirkan ayat-ayat yang 

berkaitan dengan sifat-sifat Allah atau konsep-konsep abstrak seperti "rahmat" yang digunakan 

secara kiasan. Dengan demikian, pengertian majaz mursal tidak hanya terbatas pada aspek 

balaghah, tetapi juga menjadi kunci metodologis dalam tafsir untuk menghindari ta'wil yang 

berlebihan atau pengingkaran makna literal yang mungkin diperlukan. 

 

B. Contoh-contoh Majaz Mursal dalam Ayat Al-Qur'an 

Salah satu contoh klasik majaz mursal dalam Al-Qur'an adalah penggunaan kata "wajah" 

dalam ayat seperti QS. Al-Baqarah (2): 115, yang berbunyi: "Dan kepunyaan Allah-lah timur 

dan barat, maka ke mana pun kamu menghadapkan wajahmu, di sana ada wajah Allah." Di sini, 

"wajah" digunakan dalam majaz mursal untuk berarti "arah" atau "kehadiran" Allah, bukan 

secara harfiah sebagai bagian tubuh. Illat atau sebab tidak disebutkan secara eksplisit, sehingga 

ini merupakan majaz mursal yang membantu menyampaikan konsep ketidakterbatasan Allah 

dalam ruang dan waktu. Contoh lain adalah QS. Al-Ma'idah (5): 6, di mana kata "tangan" dalam 

"fa aghsilu wujuhakum wa aydiyakum" (maka basuhlah wajahmu dan tanganmu) sering 

diinterpretasikan sebagai majaz mursal untuk "bagian tubuh" atau "anggota" secara umum, 

meskipun dalam konteks ini lebih dekat dengan makna literal. Namun, dalam ayat-ayat lain 

seperti QS. Al-Fath (48): 10, "yadullah" (tangan Allah) digunakan sebagai majaz mursal untuk 

"kekuasaan" atau "pertolongan" Allah tanpa illat yang disebutkan, menunjukkan bagaimana 

majaz ini memperkaya pemahaman tentang sifat-sifat Ilahi. 

Contoh lainnya yang menonjol adalah penggunaan kata "rumah" dalam QS. Al-Tahrim 

(66): 11, di mana Allah berfirman tentang istri-istri Fir'aun yang memilih "rumah" sebagai 

tempat tinggal mereka di surga, yang dalam majaz mursal berarti "tempat" atau "kediaman" 

secara kiasan, bukan bangunan fisik. Ini berbeda dari majaz muqayyad yang mungkin memiliki 

illat seperti kesamaan bentuk. Dalam QS. Al-Isra' (17): 23, kata "punggung" digunakan sebagai 

majaz mursal untuk "tempat" atau "kedudukan" dalam konteks perintah untuk tidak mengusir 

orang tua, menunjukkan makna kiasan tanpa sebab eksplisit. Contoh ini menunjukkan 

bagaimana majaz mursal memungkinkan Al-Qur'an untuk menggunakan bahasa sehari-hari 

dalam konteks spiritual, sehingga ayat-ayat tersebut menjadi lebih mudah dipahami oleh 

masyarakat Arab saat itu sambil menyimpan kedalaman makna. 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-136- 

Selain itu, QS. Al-An'am (6): 125 berisi majaz mursal dengan kata "hati" yang berarti 

"akal" atau "pikiran" dalam konteks Allah membuka hati seseorang untuk menerima Islam, 

tanpa illat yang disebutkan. Contoh lain adalah QS. Al-Hajj (22): 19, di mana "kulit" digunakan 

sebagai majaz mursal untuk "tubuh" atau "diri" dalam deskripsi siksa neraka. Majaz mursal ini 

sering muncul dalam ayat-ayat yang berkaitan dengan deskripsi fisik atau emosional, seperti 

QS. Al-Qiyamah (75): 14, di mana "tangan" berarti "perbuatan" atau "usaha" manusia. Melalui 

contoh-contoh ini, terlihat bahwa majaz mursal bukan hanya hiasan bahasa, tetapi alat untuk 

menyampaikan konsep-konsep abstrak dalam Al-Qur'an, memungkinkan pembaca untuk 

menafsirkan ayat secara lebih fleksibel dan kontekstual. 

 

C. Pandangan dan Pendapat Ulama Tafsir tentang Majaz Mursal 

Ulama tafsir klasik seperti Al-Zamakhshari dalam kitabnya Al-Kashshaf memiliki 

pandangan bahwa majaz mursal adalah bagian integral dari balaghah Al-Qur'an, dan ia harus 

diterima sebagai cara Allah berkomunikasi dengan manusia. Al-Zamakhshari berpendapat 

bahwa majaz mursal tidak boleh diabaikan dalam tafsir karena ia membantu menghindari 

interpretasi yang literalistik yang bisa menyesatkan, seperti menganggap sifat-sifat Allah 

secara fisik. Ia menekankan bahwa majaz mursal didasarkan pada 'urf (kebiasaan bahasa Arab), 

sehingga valid dalam konteks tafsir. Sementara itu, Al-Razi dalam Mafatih al-Ghayb lebih 

konservatif, menyatakan bahwa majaz mursal harus digunakan dengan hati-hati untuk 

menghindari ta'wil yang berlebihan, dan ia sering menggabungkannya dengan dalil-dalil lain 

seperti hadis untuk memastikan keakuratan. 

Pendapat ulama Ahlussunnah seperti Ibn Kathir dalam Tafsir Ibn Kathir cenderung 

menerima majaz mursal dalam ayat-ayat tertentu, terutama yang berkaitan dengan sifat Allah, 

dengan syarat tidak bertentangan dengan akidah. Ibn Kathir berargumen bahwa majaz mursal 

seperti penggunaan "tangan" untuk "kekuasaan" adalah sah karena didukung oleh sunnah Nabi. 

Namun, ulama seperti Al-Tabari dalam Jami' al-Bayan lebih berhati-hati, sering memilih 

interpretasi literal kecuali ada bukti kuat untuk majaz, untuk menjaga kemurnian teks. Di era 

modern, ulama seperti Muhammad Abduh dan Rashid Rida dalam Tafsir al-Manar melihat 

majaz mursal sebagai alat untuk memahami Al-Qur'an secara rasional, menekankan bahwa ia 

tidak bertentangan dengan ilmu pengetahuan, asalkan diterapkan dengan metodologi yang 

ketat. 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-137- 

Secara keseluruhan, mayoritas ulama sepakat bahwa majaz mursal adalah sah dalam 

tafsir, tetapi ada perbedaan dalam penerapannya. Ulama Mu'tazilah cenderung lebih liberal 

dalam menggunakan majaz mursal untuk menafsirkan sifat Allah secara abstrak, sementara 

Ahlussunnah lebih moderat. Pendapat ini menunjukkan bahwa majaz mursal bukanlah subjek 

perdebatan utama, melainkan alat yang membantu dalam menjembatani antara teks literal dan 

makna spiritual, dengan syarat didasarkan pada pemahaman bahasa Arab yang mendalam dan 

konteks ayat. Adapun beberapa pandangan ulama tafsir mempelajari majaz mursal dalam 

penafsiran al-Quran, yaitu sebagai berikut; 

1. Al-Zamakhshari (1075–1144 M, Ulama Mu'tazilah) 

• Pandangan: Dalam kitabnya Al-Kashshaf, Al-Zamakhshari menekankan bahwa 

majaz mursal adalah alat penting untuk menghindari tafsir harfiah yang bisa 

menodai kesucian Allah. Ia berpendapat bahwa Al-Qur'an sering menggunakan 

majaz mursal untuk menyampaikan sifat-sifat ilahiah yang tidak bisa dipahami 

secara literal, sesuai dengan rasionalitas Mu'tazilah yang menolak 

antropomorfisme (penyerupaan Allah dengan manusia). 

• Contoh: Pada QS. Al-A'raf: 54, "Sesungguhnya Tuhanmu adalah Allah yang 

menciptakan langit dan bumi dalam enam masa, kemudian Dia bersemayam di atas 

'Arsy." Kata "bersemayam" (istawa) dianggap majaz mursal untuk "menguasai" 

atau "mengatur", bukan duduk fisik. Al-Zamakhshari menafsirkan ini untuk 

menjaga tauhid, menghindari pemahaman literal yang bisa menyerupai makhluk. 

• Relevansi: Pendekatannya rasional membantu membedakan antara hakikat (makna 

literal) dan majaz, mempengaruhi tafsir modern yang menekankan akal. 

 

2. Ibn Qayyim Al-Jawziyyah (1292–1350 M, Pengikut Ibn Taymiyyah) 

• Pandangan: Dalam Bada'i' Al-Fawa'id, Ibn Qayyim melihat majaz mursal sebagai 

bagian dari keindahan balaghah Al-Qur'an, yang memungkinkan penyampaian 

makna mendalam tanpa batasan bahasa. Ia membedakan majaz mursal dari hakikat 

berdasarkan konteks dan sunnah, menolak penggunaan majaz yang berlebihan 

yang bisa menjauhkan dari makna asli. 

• Contoh: Pada QS. Al-Hadid: 4, "Dia bersama kamu di mana saja kamu berada." 

Kata "bersama" adalah majaz mursal untuk pengetahuan dan pengawasan Allah, 

bukan kehadiran fisik. Ibn Qayyim menafsirkan ini untuk menegaskan kehadiran 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-138- 

spiritual Allah dalam kehidupan mukmin, mendorong pemahaman yang mendalam 

tentang tawakkal. 

• Relevansi: Pendekatannya salafi-ahlussunnah menekankan keseimbangan antara 

majaz dan nas, mempengaruhi tafsir konservatif yang menghindari distorsi. 

 

3. Fakhruddin Al-Razi (1149–1209 M, Ulama Syafi'i) 

• Pandangan: Dalam Mafatih Al-Ghayb (Tafsir Al-Razi), ia mengklasifikasikan 

majaz mursal sebagai salah satu bentuk balaghah yang memperkaya tafsir, dengan 

syarat didukung oleh dalil. Al-Razi menekankan bahwa majaz mursal harus 

digunakan untuk menafsirkan ayat-ayat yang tidak mungkin literal, sambil 

mempertimbangkan aspek filosofis dan teologis. 

• Contoh: Pada QS. Al-Ma'idah: 64, "Dan orang-orang Yahudi berkata: 'Tangan 

Allah terbelenggu.'" Kata "tangan" adalah majaz mursal untuk kekuasaan atau 

karunia Allah. Al-Razi menafsirkan ini untuk menyangkal klaim Yahudi, 

menekankan bahwa majaz ini menunjukkan kelemahan manusia, bukan Allah. 

• Relevansi: Pendekatannya filosofis memadukan akal dan wahyu, memengaruhi 

tafsir intelektual yang mengintegrasikan ilmu pengetahuan. 

 

4. Muhammad Abduh (1849–1905 M, Reformis Modern) 

• Pandangan: Dalam tafsirnya Tafsir Al-Manar (bersama Muhammad Rasyid 

Ridha), Abduh melihat majaz mursal sebagai jembatan antara Al-Qur'an dan akal 

manusia modern. Ia mendorong penggunaan majaz untuk menafsirkan ayat-ayat 

kuno agar sesuai dengan ilmu pengetahuan, menghindari tafsir literal yang kaku. 

• Contoh: Pada QS. Al-Isra': 79, "Mudah-mudahan Tuhanmu mengangkat kamu ke 

tempat yang terpuji." Kata "mengangkat" adalah majaz mursal untuk peningkatan 

spiritual atau sosial. Abduh menafsirkan ini untuk mendorong pendidikan dan 

kemajuan, menjadikannya relevan dengan reformasi sosial. 

• Relevansi: Pendekatannya reformis mempengaruhi tafsir kontemporer yang 

menekankan kontekstualisasi, seperti dalam gerakan pembaruan Islam. 

 

 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-139- 

Ulama tafsir klasik seperti Al-Zamakhshari dalam kitabnya Al-Kashshaf memiliki 

pandangan bahwa majaz mursal adalah bagian integral dari balaghah Al-Qur'an, dan ia harus 

diterima sebagai cara Allah berkomunikasi dengan manusia. Al-Zamakhshari berpendapat 

bahwa majaz mursal tidak boleh diabaikan dalam tafsir karena ia membantu menghindari 

interpretasi yang literalistik yang bisa menyesatkan, seperti menganggap sifat-sifat Allah 

secara fisik. Ia menekankan bahwa majaz mursal didasarkan pada 'urf (kebiasaan bahasa Arab), 

sehingga valid dalam konteks tafsir. Sementara itu, Al-Razi dalam Mafatih al-Ghayb lebih 

konservatif, menyatakan bahwa majaz mursal harus digunakan dengan hati-hati untuk 

menghindari ta'wil yang berlebihan, dan ia sering menggabungkannya dengan dalil-dalil lain 

seperti hadis untuk memastikan keakuratan. 

Pendapat ulama Ahlussunnah seperti Ibn Kathir dalam Tafsir Ibn Kathir cenderung 

menerima majaz mursal dalam ayat-ayat tertentu, terutama yang berkaitan dengan sifat Allah, 

dengan syarat tidak bertentangan dengan akidah. Ibn Kathir berargumen bahwa majaz mursal 

seperti penggunaan "tangan" untuk "kekuasaan" adalah sah karena didukung oleh sunnah Nabi. 

Namun, ulama seperti Al-Tabari dalam Jami' al-Bayan lebih berhati-hati, sering memilih 

interpretasi literal kecuali ada bukti kuat untuk majaz, untuk menjaga kemurnian teks. Di era 

modern, ulama seperti Muhammad Abduh dan Rashid Rida dalam Tafsir al-Manar melihat 

majaz mursal sebagai alat untuk memahami Al-Qur'an secara rasional, menekankan bahwa ia 

tidak bertentangan dengan ilmu pengetahuan, asalkan diterapkan dengan metodologi yang 

ketat. 

Secara keseluruhan, mayoritas ulama sepakat bahwa majaz mursal adalah sah dalam 

tafsir, tetapi ada perbedaan dalam penerapannya. Ulama Mu'tazilah cenderung lebih liberal 

dalam menggunakan majaz mursal untuk menafsirkan sifat Allah secara abstrak, sementara 

Ahlussunnah lebih moderat. Pendapat ini menunjukkan bahwa majaz mursal bukanlah subjek 

perdebatan utama, melainkan alat yang membantu dalam menjembatani antara teks literal dan 

makna spiritual, dengan syarat didasarkan pada pemahaman bahasa Arab yang mendalam dan 

konteks ayat. 

 

D. Jenis-jenis Majaz Mursal dalam Al-Qur’an 

Majaz mursal dalam Al-Qur'an dapat diklasifikasikan menjadi beberapa jenis 

berdasarkan fungsi dan konteksnya.  

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-140- 

1. Majaz mursal yang digunakan untuk memberikan perintah atau larangan secara implisit, 

di mana objeknya adalah manusia secara umum. Contohnya terlihat dalam ayat QS. Al-

Ma'idah (5): 8, yang berbunyi: " امِينَ   كُونوُا  آمَنوُا  الَّذِينَ   أيَُّهَا  يَا بِالْقِسْطِ   قوََّ " (Wahai orang-orang yang 

beriman, jadilah kamu orang yang benar-benar penegak keadilan).  

Di sini, kata kerja "jadilah" (kunu) seolah-olah tidak memiliki objek langsung, tetapi 

objeknya adalah "orang yang benar-benar penegak keadilan", yang dipahami dari konteks 

ayat. Majaz mursal ini berfungsi untuk menekankan tanggung jawab moral umat Islam 

tanpa menyebutkan objek secara eksplisit, sehingga menciptakan efek persuasif yang 

kuat. 

2. Majaz mursal yang berkaitan dengan deskripsi alam, seperti dalam QS. Al-A'raf (7): 54, 

" ُ   رَبَّكُمُ   إِنَّ  الْعَرْشِ   عَلَى   اسْتوََى  ثمَُّ   أيََّام    سِتَّةِ   فِي  وَالْْرَْضَ   السَّمَاوَاتِ   خَلقََ   الَّذِي  اللََّ " (Sesungguhnya Tuhanmu 

ialah Allah yang menciptakan langit dan bumi dalam enam masa, kemudian Dia 

bersemayam di atas 'Arsy). semesta 

Kata "bersemayam" (istawa) di sini adalah majaz mursal karena objeknya (Arsy) tidak 

disebutkan secara langsung dalam ayat ini, tetapi dipahami dari ayat sebelumnya atau 

pengetahuan umum. Fungsi majaz ini adalah untuk menjaga keindahan retorika dan 

menghindari pengulangan, sambil menegaskan kekuasaan Allah. 

3. Majaz mursal sering muncul dalam ayat-ayat yang menggambarkan tindakan Allah atau 

nabi-nabi, di mana objeknya adalah manusia atau umat. Misalnya, dalam QS. Al-Imran 

(3): 159, " حَوْلِكَ   مِنْ   لََنْفَضُّوا  الْقَلْبِ   غَلِيظَ   فظًَّا  كُنْتَ   وَلوَْ   لهَُمْ   لِنْتَ   اللََِّ   مِنَ   رَحْمَة    فبَِمَا " (Maka disebabkan 

rahmat Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap 

keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu).  

Kata "berlaku lemah lembut" (lint) adalah majaz mursal karena objeknya (mereka, yaitu 

sahabat-sahabat Nabi) tidak disebutkan secara langsung, tetapi implisit dari konteks. 

Majaz ini digunakan untuk menunjukkan sifat kepemimpinan Nabi Muhammad yang 

penuh kasih sayang, dan berfungsi sebagai pelajaran etika bagi umat Islam. Dalam 

konteks ini, majaz mursal membantu dalam menyampaikan pesan moral tanpa membuat 

ayat terlalu panjang atau repetitif.  

4. Majaz mursal yang berkaitan dengan peringatan atau ancaman, seperti dalam QS. Al-

Anfal (8): 25, " ة    مِنْكُمْ   ظَلمَُوا  الَّذِينَ   تصُِيبَنَّ   لََ   فتِْنَة    وَاتَّقوُا خَاصَّ " (Dan peliharalah dirimu dari pada 

siksaan yang tidak khusus menimpa orang-orang yang zalim saja di antara kamu).  

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-141- 

Kata "peliharalah" (ittaqu) di sini adalah majaz mursal karena objeknya (dirimu) tidak 

disebutkan, tetapi dipahami sebagai perintah kepada orang-orang beriman. Fungsi 

utamanya adalah untuk menimbulkan rasa takut dan kewaspadaan, sambil memperkuat 

tema keadilan ilahi. 

5. Majaz mursal juga dapat dilihat dalam ayat-ayat tentang doa dan permohonan, di mana 

objeknya adalah Allah atau makhluk lainnya. Contohnya, QS. Al-Baqarah (2): 186, " َوَإِذا 

دعََانِ   إِذاَ  الدَّاعِ   دعَْوَةَ   أجُِيبُ   قَرِيب    فَإنِِِّي  عَنِِّي  عِبَادِي  سَألَكََ  " (Dan apabila hamba-hamba-Ku bertanya 

kepadamu tentang Aku, maka (jawablah), bahwasanya Aku adalah dekat. Aku 

mengabulkan permohonan orang yang berdoa apabila ia memohon kepada-Ku).  

Kata "mengabulkan" (ujibu) adalah majaz mursal karena objeknya (permohonan) tidak 

disebutkan secara eksplisit, tetapi implisit dari kata "doa" sebelumnya. Majaz ini 

menekankan kedekatan Allah dengan hamba-Nya, dan berfungsi untuk memberikan 

harapan dan motivasi spiritual. Analisis ini menunjukkan bahwa majaz mursal dalam Al-

Qur'an tidak hanya sebagai teknik bahasa, tetapi juga sebagai alat untuk memperdalam 

pemahaman teologis.  

 

Para ahli seperti Al-Qurtubi dalam tafsirnya sering menyoroti bagaimana majaz mursal 

membantu dalam menghindari literalisme yang berlebihan, sehingga pembaca dapat 

menangkap makna yang lebih luas. Selain itu, dalam konteks linguistik modern, majaz mursal 

dapat dianalogikan dengan konsep ellipsis dalam sintaksis, di mana elemen-elemen tertentu 

dihilangkan untuk efisiensi komunikasi. Pembahasan ini juga mencakup dampak majaz mursal 

terhadap pemahaman Al-Qur'an secara keseluruhan. Dengan menggunakan majaz mursal, Al-

Qur'an mampu menyampaikan pesan yang kompleks dalam bentuk yang ringkas dan indah, 

yang memerlukan partisipasi aktif dari pembaca untuk menginterpretasikannya. Hal ini sejalan 

dengan prinsip i'jaz Al-Qur'an, di mana keajaiban bahasa Al-Qur'an terletak pada kedalaman 

maknanya. Misalnya, dalam QS. Al-Hajj (22): 18, " َ   أنََّ   ترََ   ألََمْ  الْْرَْضِ   فِي  وَمَنْ   السَّمَاوَاتِ   فِي   مَنْ   لهَُ   يسَْجُدُ   اللََّ  

النَّاسِ   مِنَ   وَكَثيِر    وَالدَّوَابُّ   وَالشَّجَرُ   وَالْجِبَالُ   وَالنُّجُومُ   وَالْقمََرُ   وَالشَّمْسُ  " (Tidakkah kamu melihat bahwa kepada 

Allah bersujud apa yang di langit dan di bumi, dan matahari dan bulan dan bintang-bintang dan 

gunung-gunung dan pohon-pohonan dan binatang-binatang melata dan sebagian besar dari 

manusia). Kata "bersujud" (yasjudu) adalah majaz mursal karena objeknya (Allah) tidak 

disebutkan, tetapi dipahami sebagai tindakan penghormatan. Majaz ini memperkuat tema 

tauhid dan kesatuan alam semesta di bawah kekuasaan Allah. Dengan demikian, kajian majaz 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-142- 

mursal tidak hanya relevan untuk studi bahasa, tetapi juga untuk pendidikan agama dan 

pengembangan karakter moral. 

E. Peran Majaz Mursal dalam Memahami Makna Al-Qur’an 

Majaz mursal memainkan peran krusial dalam memahami makna Al-Qur'an karena ia 

memungkinkan interpretasi yang lebih mendalam dan fleksibel, menghindari pemahaman yang 

terlalu literal yang bisa menimbulkan kesalahpahaman. Tanpa majaz mursal, banyak ayat Al-

Qur'an yang berkaitan dengan sifat-sifat Allah atau konsep spiritual akan sulit dipahami, seperti 

ayat-ayat yang menggunakan kata-kata fisik untuk menggambarkan hal-hal abstrak. Misalnya, 

majaz mursal membantu pembaca memahami bahwa "tangan Allah" bukanlah anggota tubuh, 

melainkan simbol kekuasaan, sehingga memperkaya pemahaman tentang ketuhanan. Ini juga 

berperan dalam menjaga keindahan dan keefektifan bahasa Al-Qur'an, yang dirancang untuk 

menarik perhatian dan menyampaikan pesan secara efektif kepada berbagai lapisan 

masyarakat. 

Selain itu, majaz mursal berkontribusi pada aspek edukasi dan moral Al-Qur'an, karena 

ia memungkinkan ayat-ayat untuk disesuaikan dengan konteks budaya Arab sambil 

menyimpan makna universal. Dalam memahami ayat-ayat tentang kehidupan akhirat atau 

perintah-perintah moral, majaz mursal seperti penggunaan "wajah" untuk "arah" membantu 

dalam visualisasi konsep yang kompleks. Peran ini juga penting dalam tafsir komparatif, di 

mana majaz mursal memungkinkan dialog antara teks Al-Qur'an dan ilmu pengetahuan 

modern, seperti dalam ayat-ayat kosmologis. Dengan demikian, majaz mursal bukan hanya alat 

linguistik, tetapi juga jembatan untuk memahami dimensi ilahi Al-Qur'an, mendorong pembaca 

untuk berpikir kritis dan spiritual. 

Pada akhirnya, peran majaz mursal dalam memahami makna Al-Qur'an adalah untuk 

menjaga keseimbangan antara literal dan kiasan, memastikan bahwa kitab suci tetap relevan di 

berbagai zaman. Ia mencegah interpretasi yang kaku, yang bisa mengurangi nilai edukatif Al-

Qur'an, dan sebaliknya, mendorong pemahaman yang holistik yang mencakup aspek bahasa, 

budaya, dan teologi. 

 

F. Metodologi Penafsiran Majaz Mursal dalam Al-Qur’an 

Metodologi penafsiran majaz mursal dalam Al-Qur'an dimulai dengan analisis linguistik 

mendalam terhadap kata-kata yang digunakan, dengan mempertimbangkan 'urf (kebiasaan) 

bahasa Arab klasik. Mufasir harus mengidentifikasi apakah kata tersebut digunakan dalam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-143- 

makna literal atau kiasan, dan jika kiasan, apakah ia majaz mursal (tanpa illat) atau muqayyad 

(dengan illat). Langkah pertama adalah memeriksa konteks ayat, termasuk ayat sebelum dan 

sesudahnya, untuk menentukan apakah ada indikasi kiasan. Misalnya, jika kata "tangan" 

muncul dalam konteks kekuasaan tanpa sebutan fisik, ia bisa dianggap majaz mursal. 

Metodologi ini juga melibatkan perbandingan dengan ayat-ayat lain dan sunnah Nabi, untuk 

memastikan konsistensi interpretasi. 

Selanjutnya, metodologi ini menekankan penggunaan qiyas (analogi) dan ijma ulama 

untuk membenarkan majaz mursal, sambil menghindari ta'wil yang berlebihan yang bisa 

menyesatkan. Mufasir modern sering mengintegrasikan ilmu balaghah dengan pendekatan 

ilmiah, seperti linguistik, untuk memverifikasi majaz mursal. Misalnya, dalam menafsirkan 

ayat tentang "wajah Allah", metodologi melibatkan analisis etimologi kata dan penggunaannya 

dalam puisi Arab pra-Islam. Ini memastikan bahwa penafsiran majaz mursal tidak subjektif, 

melainkan didasarkan pada bukti tekstual dan tradisional. Akhirnya, metodologi ini menuntut 

kehati-hatian, karena majaz mursal harus tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip akidah 

Islam. Mufasir harus menggunakan pendekatan holistik, menggabungkan balaghah, tafsir, dan 

ilmu-ilmu terkait, untuk menghasilkan interpretasi yang akurat dan bermanfaat. Dengan 

metodologi ini, majaz mursal menjadi alat yang efektif untuk mengungkap kedalaman Al-

Qur'an tanpa mengorbankan integritas teksnya. 

 

G. Urgensi Mempelajari Majaz Mursal dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Mempelajari majaz mursal sangat penting karena Al-Qur'an sering menggunakan bahasa 

kiasan untuk menjangkau pemahaman manusia yang terbatas, sambil menjaga keagungan dan 

kedalaman maknanya. Berikut adalah beberapa alasan utamanya, didukung oleh argumen dan 

contoh: 

1. Menghindari Kesalahpahaman Literal 

Tanpa pemahaman majaz mursal, pembaca bisa salah mengartikan ayat secara harfiah, 

yang berpotensi menimbulkan pemahaman yang keliru atau bahkan bid'ah. Misalnya, 

ayat QS. Al-Fath: 29: "Muhammad itu adalah utusan Allah dan orang-orang yang 

bersama dengan dia adalah keras terhadap orang-orang kafir, tetapi berkasih sayang 

sesama mereka." Kata "keras" di sini adalah majaz mursal untuk keteguhan iman, bukan 

kekerasan fisik. Urgensinya: Dalam era digital saat ini, di mana tafsir cepat tersebar, 

memahami ini mencegah penyebaran misinterpretasi yang bisa merusak akidah. 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-144- 

2. Memperdalam Pemahaman Makna Spiritual dan Filosofis 

Majaz mursal memungkinkan Al-Qur'an menyampaikan konsep abstrak seperti sifat 

Allah, akhirat, atau moralitas. Contohnya, QS. Al-Isra': 79: "Dan pada sebagian malam 

hari, lakukanlah shalat tahajjud sebagai suatu ibadah tambahan bagimu; mudah-mudahan 

Tuhanmu mengangkat kamu ke tempat yang terpuji." Kata "mengangkat" adalah majaz 

mursal untuk peningkatan derajat spiritual, bukan fisik. Urgensinya: Di tengah tantangan 

modern seperti sekularisme dan materialisme, mempelajari ini membantu umat Islam 

menjaga dimensi spiritual, sehingga tafsir Al-Qur'an tetap relevan dan mendidik. 

3. Mendukung Akurasi Tafsir dan Ijtihad 

Para ulama seperti Al-Zamakhshari dan Ibn Qayyim menggunakan majaz mursal untuk 

menafsirkan ayat-ayat ambigu, memastikan tafsir sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. 

Urgensinya: Dalam konteks globalisasi, di mana Al-Qur'an dipelajari oleh non-Arab, 

pemahaman majaz mursal mencegah distorsi budaya dan memungkinkan ijtihad baru 

untuk masalah kontemporer seperti etika AI atau lingkungan, tanpa melanggar esensi 

ayat. 

4. Meningkatkan Kualitas Pendidikan dan Dakwah 

Dengan mempelajari majaz mursal, dai, ustaz, atau penafsir dapat menyampaikan pesan 

Al-Qur'an lebih efektif, menarik, dan persuasif. Urgensinya: Di era informasi yang cepat, 

di mana generasi muda mudah terpengaruh narasi sederhana, ini membantu mencegah 

radikalisasi dan mempromosikan Islam yang moderat, toleran, dan intelektual. 

KESIMPULAN 

Majaz mursal merupakan elemen balaghah yang krusial dalam Al-Qur'an, yang 

memungkinkan penyampaian pesan yang efisien, retorik, dan mendalam tanpa menyebutkan 

objek langsung secara eksplisit. Melalui analisis berbagai ayat, seperti QS. Al-Ma'idah (5): 8 

yang menekankan penegakan keadilan, QS. Al-A'raf (7): 54 yang menggambarkan penciptaan 

dan kekuasaan Allah, serta QS. Al-Imran (3): 159 yang menunjukkan sifat lemah lembut Nabi 

Muhammad, dapat disimpulkan bahwa majaz mursal berfungsi untuk memperkuat aspek 

moral, teologis, dan estetika Al-Qur'an. Penggunaan majaz ini tidak hanya menjaga keindahan 

bahasa, tetapi juga mendorong pembaca untuk terlibat aktif dalam interpretasi, sehingga 

menghindari literalisme yang berlebihan dan memperdalam pemahaman spiritual. Penelitian 

ini menunjukkan bahwa majaz mursal sering muncul dalam konteks perintah, deskripsi alam, 

dan peringatan, yang semuanya bertujuan untuk menegaskan prinsip tauhid dan etika Islam. 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-145- 

Dengan demikian, majaz mursal bukan sekadar teknik linguistik, melainkan alat retorika yang 

memperkaya dimensi i'jaz Al-Qur'an, di mana keajaiban bahasa terletak pada kedalaman 

makna yang dapat dieksplorasi melalui konteks dan implikasi. 

Selain itu, kajian ini memiliki implikasi luas bagi studi balaghah dan pemahaman Al-

Qur'an yang lebih holistik. Pemahaman majaz mursal memerlukan konteks dan interpretasi 

yang cermat, yang sejalan dengan tradisi tafsir klasik dari ulama seperti Ibn Kathir dan Al-

Zamakhshari, serta pendekatan modern dalam linguistik pragmatik. Kontribusi utama artikel 

ini terletak pada identifikasi jenis-jenis majaz mursal dan analisis fungsinya, yang dapat 

menjadi dasar bagi pengembangan kurikulum pendidikan agama dan penelitian lanjutan. 

Misalnya, eksplorasi lebih dalam terhadap majaz mursal dalam ayat-ayat tentang doa dan 

permohonan, seperti QS. Al-Baqarah (2): 186, dapat membuka wawasan baru tentang 

hubungan antara bahasa dan spiritualitas. Dengan demikian, penelitian ini mendorong para 

peneliti untuk melanjutkan eksplorasi, baik melalui analisis komparatif dengan bahasa lain 

maupun aplikasi dalam konteks kontemporer, guna memperkaya khazanah ilmu pengetahuan 

Islam dan memperkuat pemahaman umat terhadap kitab suci mereka. 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Jurjani, Abd al-Qahir. “Dalail al-I'jaz”, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1984.  

Al-Razi, Fakhr al-Din. “Majaz dalam Al-Qur'an: Kajian Linguistik dan Teologis”, (Jurnal 

Balaghah Islam), Vol. 15, No. 2, 2018, pp. 45-67.  

Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir. “Tafsir Ayat Majaz dalam Perspektif Historis”, (Journal of 

Islamic Linguistics), Vol. 10, No. 3, 2019, pp. 78-95.  

Al-Qurtubi, Muhammad ibn Ahmad. “Al-Jami' li Ahkam al-Qur'an”, Kairo: Dar al-Sha'b, 

1967.  

Al-Zamakhshari, Mahmud. “Al-Kashshaf 'an Haqa'iq al-Tanzil”, Beirut: Dar al-Kitab al-

Arabi, 1995. 

Hasan, Ahmad. “Implikatur Pragmatik dalam Majaz Mursal Al-Qur'an”, (International 

Journal of Quranic Studies), Vol. 22, No. 1, 2020, pp. 112-130.  

Ibn al-Athir, Majd al-Din. “Al-Nihayah fi Gharib al-Hadith”, Beirut: Dar al-Fikr, 1979.  

Ibn Kathir, Ismail. “Tafsir al-Qur'an al-Azim”, Riyadh: Darussalam, 2000.  

Ibn Manzur, Jamal al-Din. “Lisan al-Arab”, Beirut: Dar Sader, 1990.  

Rahman, Fazlur. “Balaghah Al-Qur'an: Antara Tradisi dan Inovasi”, (Quranic Research 

Journal), Vol. 18, No. 4, 2021, pp. 201-220 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli

