
Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-161- 

ONTOLOGI OBJEK ILMU DALAM ISLAM (PERSPEKTIF TOKOH-

TOKOH PEMIKIRAN ISLAM) 

 
Sulastri1, Budi Handrianto2, Hasbi Indra3 

Universitas Ibn Khaldun Bogor1,2,3 

sulastriitz@gmail.com1, budi.handri@gmail.com2, hasbi.indra@uika-bogor.ac.id3     

 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep ontologi objek ilmu dalam Islam 

melalui perspektif para tokoh pemikiran Islam. Dalam Islam, objek ilmu tidak 

dipahami semata-mata sebagai realitas empiris, melainkan mencakup seluruh 

wujud (al-maujudat), baik yang bersifat fisik (al-maujudat al-ḥissiyyah), rasional 

(al-maujudat al-‘aqliyyah), maupun metafisis (al-maujudat al-ghaybiyyah). 

Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka dengan pendekatan analisis 

filosofis terhadap karya-karya tokoh Islam seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Al-

Ghazali. Hasil kajian menunjukkan bahwa para tokoh tersebut memandang objek 

ilmu sebagai realitas yang bertingkat, mulai dari yang bersifat material hingga yang 

bersifat spiritual dan ilahiah. Al-Kindi menekankan keteraturan wujud sebagai 

dasar pengetahuan, Al-Farabi mengembangkan hierarki eksistensi yang terstruktur, 

sedangkan Al-Ghazali menegaskan keterkaitan antara pengetahuan rasional dan 

realitas metafisis. Temuan ini menegaskan bahwa ontologi objek ilmu dalam Islam 

bersifat holistik, integratif, dan berorientasi pada pengenalan hakikat wujud serta 

Tuhan sebagai realitas tertinggi. Dengan demikian, kajian ini berkontribusi pada 

penguatan paradigma ilmu dalam Islam yang tidak tereduksi pada empirisme, tetapi 

mencakup dimensi rasional dan spiritual secara terpadu. 

 

Kata Kunci: Ontologi, Objek Ilmu, Filsafat Islam, Tokoh Pemikiran Islam, 

Epistemologi Islam. 

Abstract 

This study aims to examine the ontological concept of the objects of knowledge in 

Islam from the perspectives of Islamic thinkers. In Islamic the objects of knowledge 

are not limited to empirical reality but encompass all forms of existence (al-

maujudat), including physical (al-maujudat al-ḥissiyyah), rational (al-maujudat al-

‘aqliyyah), and metaphysical (al-maujudat al-ghaybiyyah) realms. This research 

employs a literature-based method with a philosophical analytical approach to the 

works of major Islamic thinkers such as Al-Kindi, Al-Farabi, and Al-Ghazali. The 

findings reveal that these scholars conceive the objects of knowledge as a 

hierarchical structure of reality, ranging from material existence to spiritual and 

divine realms. Al-Kindi emphasizes the order of being as the foundation of 

knowledge, Al-Farabi develops a structured hierarchy of existence, while Al-

Ghazali highlights the integration of rational knowledge with metaphysical reality. 

This study demonstrates that the ontological framework of knowledge in Islam is 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli
mailto:sulastriitz@gmail.com1
mailto:budi.handri@gmail.com2
mailto:hasbi.indra@uika-bogor.ac.id3


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-162- 

holistic, integrative, and oriented toward understanding the ultimate reality of 

existence and God as the highest truth. Therefore, this research contributes to 

strengthening the Islamic paradigm of knowledge that transcends empirical 

reductionism and integrates rational and spiritual dimensions. 

 

Keywords: Ontology, Objects Of Knowledge, Islamic Philosophy, Islamic Thinkers, 

Islamic Epistemology 

 

PENDAHULUAN 

Ilmu merupakan salah satu pilar utama dalam peradaban Islam.1 Al-Qur’an dan hadis 

menempatkan ilmu sebagai sarana utama bagi manusia untuk mengenal Tuhan, memahami diri, 

dan mengelola alam semesta.2 Namun, di balik pembahasan tentang metode dan tujuan ilmu, 

terdapat persoalan yang lebih mendasar, yaitu tentang apa yang sebenarnya menjadi objek ilmu 

itu sendiri. Persoalan ini bersifat ontologis karena berkaitan dengan hakikat realitas yang dapat 

diketahui oleh manusia.3 Dalam tradisi pemikiran modern, objek ilmu sering direduksi pada 

realitas empiris dan material yang dapat diobservasi secara indrawi. Pendekatan semacam ini 

melahirkan paradigma positivistik yang membatasi pengetahuan hanya pada apa yang terukur 

dan terverifikasi secara eksperimental.4 Akibatnya, dimensi metafisis, spiritual, dan transenden 

cenderung dikeluarkan dari wilayah keilmuan. Padahal, dalam perspektif Islam, realitas tidak 

hanya terdiri dari yang tampak, tetapi juga yang gaib dan yang rasional.5 

Islam memandang seluruh wujud sebagai ciptaan Allah yang memiliki makna dan tujuan. 

Oleh karena itu, segala sesuatu yang ada, baik yang bersifat fisik, psikis, maupun metafisis, 

pada hakikatnya dapat menjadi objek ilmu.6 Konsep ini melahirkan pandangan ontologis yang 

luas dan integratif, di mana ilmu tidak hanya berurusan dengan alam materi, tetapi juga dengan 

jiwa, akal, dan realitas ilahiah. Inilah yang membedakan paradigma ilmu dalam Islam dari 

 
1 Fadilla, I. N., Salsabilah, N., Fradhita, I. K. F., Aulia, A. T., & Kurniawan, T. (2025). Tanggung Jawab Ilmuan 

Muslim Dalam Membangun Peradaban Yang Adil Dan Beretika Berlandaskan Al Qur’an Dan Sunnah. 

Jurnal Media Akademik (JMA), 3(11), 8 
2 Elwahdiyah, A., Yusuf, K. M., & Hasbi, M. R. (2025). Ilmu Dalam Perpsekptif Al-Qur’an. Didaktik: Jurnal 

Ilmiah PGSD STKIP Subang, 11(04), 227 
3 Rokhmah, D. (2021). Ilmu dalam tinjauan filsafat: ontologi, epistemologi, dan aksiologi. CENDEKIA: Jurnal 

Studi Keislaman, 7(2), 177 
4 Halik, A. (2020). Ilmu pendidikan islam: perspektif ontologi, epistemologi, aksiologi. Istiqra: Jurnal Pendidikan 

dan Pemikiran Islam, 7(2), 12 
5 Basuki, B., Rahman, A., Juansah, D. E., & Nulhakim, L. (2023). Perjalanan menuju pemahaman yang mendalam 

mengenai ilmu pengetahuan: studi filsafat tentang sifat realitas. Jurnal ilmiah global education, 4(2), 726 
6 Hasibuan, A. D., & Purba, H. (2024). Tujuan Penciptaan Manusia: Perspektif Ilmu Kalam, Tasawuf, Filsafat, 

dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam. ALACRITY: Journal of Education, 334 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-163- 

paradigma sekuler modern.7 Para tokoh pemikiran Islam seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Al-

Ghazali memberikan kontribusi besar dalam merumuskan pandangan tentang wujud dan ilmu.8 

Mereka tidak hanya membahas bagaimana manusia mengetahui, tetapi juga apa yang diketahui. 

Al-Kindi menekankan keteraturan dan rasionalitas realitas, Al-Farabi mengembangkan hierarki 

wujud yang sistematis, sedangkan Al-Ghazali mengintegrasikan pengetahuan rasional dengan 

dimensi spiritual dan metafisis.9 Perbedaan penekanan di antara para tokoh tersebut 

menunjukkan bahwa konsep objek ilmu dalam Islam tidak bersifat tunggal dan sederhana, 

melainkan kaya dan berlapis.10 Namun, di balik perbedaan tersebut, terdapat kesamaan 

fundamental, yaitu pengakuan bahwa realitas yang menjadi objek ilmu melampaui batas-batas 

materi dan pengalaman indrawi. Dengan demikian, ontologi ilmu dalam Islam bersifat lebih 

luas, dalam, dan bermakna.11 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berupaya mengkaji ontologi objek ilmu 

dalam Islam melalui perspektif tokoh-tokoh pemikiran Islam. Kajian ini penting untuk 

memperjelas landasan filosofis ilmu dalam Islam serta menunjukkan relevansinya dalam 

menghadapi krisis reduksionisme dan sekularisasi ilmu di dunia modern. Dengan memahami 

hakikat objek ilmu secara utuh, diharapkan dapat dibangun paradigma keilmuan yang lebih 

seimbang antara akal, wahyu, dan realitas. 

KAJIAN PUSTAKA 

1) Hakikat Ontologi Merujuk pada Keberadaan 

Ontologi secara etimologi bermula dari bahasa Yunani, yaitu dari kata ontos dan logos. 

Ontos dimaknai dengan suatu bentuk dan logos diartikan sebagai pengetahuan. Menurut 

pandangan tokoh lain, akar kata dari ontologi yakni kata on sinonim dengan being, dan .logo 

dengan logika.12 Ontologi juga The theory of being qua being, artinya teori yang berbicara 

seputar keberadaan sebagai keberadaan. Bidang utama dalam kajian filsafat yaitu ontologi, 

 
7 Shofiyah, N., Sumedi, S., Hidayat, T., & Istianah, I. (2023). Tujuan Penciptaan Manusia Dalam Kajian Al-

Quran. ZAD Al-Mufassirin, 5(1), 5 
8 Miftah, M., & Nursikin, M. (2025). Etika Pendidikan Dalam Islam: Analisis Pemikiran Al-Farabi Dan Al-Kindi. 

Tasyri’: Jurnal Tarbiyah–Syari’ah Islamiyah, 32(02), 121 
9 Anggraina, Y. A. (2025). Integrasi Wahyu dan Akal dalam epistemology Islam: Studi Literatur Berbasis Al 

Qur’an dan Pemikiran Filsus Muslim. Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan filsafat, 1(02), 103 
10 Abidin, M. Z. (2021). Dinamika Pemikiran Klasifikasi Ilmu Dalam Khazanah Intelektual Islam Klasik. Jurnal 

Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 20(1), 3 
11 Silva, M. I. (2024). Landasan Filosofis Ilmu Dalam Perspektif Barat Dan Islam: Tinjauan Ontologi Dan 

Epistemologi. Al-Ittihad: Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam, 10(2), 5 
12 Albadri, P. B., Ramadani, R., Amanda, R., Nurisa, N., Safika, R., & Harahap, S. S. (2023). Ontologi Filsafat. 

PRIMER: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 1(3), 312 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-164- 

yang mempersoalkan tentang hakikat dari keberadaan semua hal yang ada, secara sistematis 

dikaitkan dengan hukum sebab akibat.13 Menurut Zaqiah dan Rusdiana (2014) menjelaskan 

bahwa secara umum ontologi merupakan istilah yang dimaknai sebagai sebuah ilmu yang 

mencoba mengungkap esensi segala sesuatu yang ada.14 Kajian ontologi pada hakikatnya untuk 

menjelaskan kondisi sesungguhnya, dan bukan kondisi yang sifatnya sementara dan terus 

berubah.15 Definisi ontologi menurut The Liang Gie yakni ontologi termasuk dari filsafat dasar, 

di dalam kajiannya mencoba mengungkapkan sebuah makna meliputi persoalan seperti: apa 

maksud dari ada, sesuatu yang ada, apakah kelompok dari suatu yang ada tersebut, apa sifat 

dasar kenyataan yang ada, apakah metode yang tidak sama dalam wujud atas bagian klasifikasi 

serta dapat diterima logika yang berbeda (seperti objek fisik, definisi umum, abstraksi dan 

bilangan) mampu untuk dinyatakan ada.16 Kajian ontologi mencoba mengungkapkan hakikat 

dari keberadaan sesuatu yang keberadaannya memang diyakini ada oleh manusia. 

Ontologi merupakan kajian umum dalam pembahasan filsafat ilmu. Salah satu bagian dari 

ontologi yaitu metafisika yang bersifat spekulatif.17 Ontologi juga dikatakan sebagai persamaan 

metafisika yang suatu kajian filsafat guna memutuskan sifat nyata dan asli dalam bahasa inggris 

dinyatakan dengan real nature, pada sebuah benda agar dapat menentukan makna, pola dan 

prinsip benda yang dimaksud. Hakikat dari sesuatu yang ada juga merupakan sebuah spekulatif 

dan membutuhkan pemikiran empiris untuk pembuktiannya. Dalam ontologi, pembahasan 

mengenai hakikat (yang ada) dilakukan secara menyeluruh (universal). Segala realitas yang ada 

dengan berbagai bentuknya oleh ontologi dikaji dan dicari inti dari keberadaannya dalam 

kenyataan yang sebenarnya. Persoalan yang tidak dapat diraih hanya dengan menggunakan 

panca indera, kemudian dicari hakikatnya dengan bantuan ontologi. Ontologi di dasari oleh 

analisa objek materi dari ilmu tertentu, berkaitan dengan objek empiris.18  

Kesimpulan akhir dari pembahasan tersebut bahwa ontologi mengkaji sebuah realitas 

yang ada (kenyataan sebenarnya). Mempersoalkan keberadaan segala sesuatu, mulai dari asal 

 
13 Riadi, D., Suradi, A., Sulistri, S., Anggita, L., & Norvaizi, I. (2025). Relevansi Ontologis dalam Perkembangan 

Filsafat Ilmu Pengetahuan. Abdurrauf Journal of Education and Islamic Studies, 2(1), h.2685 
14 Abidin, Z., Nurwahidin, M., & Sudjarwo, S. (2022). Konsep ontologi filsafat ilmu dalam pendidikan karakter 

di sekolah dasar. Journal of Innovation Research and Knowledge, 2(7), 2684 
15 Artino, B. T. M. A. P., Winarno, A., & Subagyo, S. (2026). Ontologi Sains Fondasi Filosofis Ilmu Pengetahuan 

Di Era Modern. Jurnal Rumpun Manajemen dan Ekonomi, 3(1), 292 
16 Putawa, R. A. Relasi Alam Pikiran Matematika dan Realitas: Telaah Pemikiran Filsafat Matematika the Liang 

Gie, 142 
17 Angraini, D. A. (2023). Harmonization or Harmony, Al-Kindi, Philosophy and Religion. Journal of Islamic 

Thought and Philosophy, 2(1), 12 
18 Ainiy, N. (2022). Pendekatan Filsafat Dalam Kajian Islam: Teori Dan Praktik. An-Natiq Jurnal Kajian Islam 

Interdisipliner, 2(1), 75 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-165- 

mula kemunculannya dan kegunaan sesuatu tersebut. Inti dari ontologi yaitu sebuah pertanyaan 

apa yang digunakan untuk mempertanyakan keberadaan yang ada.19 Ontologi merupakan awal 

mula dari terciptanya sebuah spekulasi. Meskipun ontologi hanya menciptakan 

asumsi/spekulasi atau umum dikenal dengan hipotesa, asumsi ini dapat digunakan sebagai titik 

tolak awal dari sebuah perkembangan pemikiran yang empiris.20 Pandangan determinisme yang 

dikembangkan William Hamilton (1788-1856) bahwa sifat empiris yang diperlihatkan materi 

serta gerak sifatnya menyeluruh/umum. Walaupun pemikiran empiris merupakan senjata 

ampuh untuk saat ini, namun tidak akan tercipta sebuah pengetahuan empiris tanpa adanya 

asumsi-asumsi dari pemikiran ontologis.21 

2) Klasifikasi Wujud Mutlak dan Nibsi 

Dalam ontology Islam, wujud mutlak merujuk pada keberadaan Allah yang tunggal, 

sempurna, dan tidak bergantung pada apa pun, sementara wujud Nibsi merupakan keberadaan 

makhluk atau ciptaan yang beragam, terbatas, dan bergantung pada wujud mutlak tersebut.22 

Klasifikasi ini menunjukkan hierarki keberadaan dimana Allah berada dipuncak sebagai 

sumber segala wujud, dan makhluk-makhluk berada dibawah-Nya dalam tingkatan eksistensi 

yang berbeda. 

1. Wujud Mutlak (Wajib al-Wujud). Dalam ontologi Islam, wujud mutlak merujuk kepada 

Allah SWT sebagai eksistensi yang ada dengan sendirinya.23 Ibn Sina menyebutnya 

sebagai necessary being, yaitu keberadaan yang mustahil tidak ada. Karakteristiknya 

meliputi, tidak bergantung pada sebab apa pun, memiliki kesempurnaan total, tidak terikat 

ruang, waktu, atau perubahan, menjadi sumber bagi seluruh wujud yang lain.24 Al-Farabi 

memandang Wajib al-Wujud sebagai realitas pertama (al-mawjud al-awwal) yang darinya 

seluruh bentuk wujud memancar (emanasi). 

2. Wujud Nisbi (Mumkin al-Wujud). Wujud nisbi yakni segala bentuk keberadaan selain 

Allah. Disebut mumkin karena keberadaannya mungkin ada dan mungkin tidak ada. 

 
19 Alsha, D. L., & Thamrin, H. (2021). Konsep Ontologi dalam Ekonomi Islam. Syarikat: Jurnal Rumpun Ekonomi 

Syariah, 4(2), 35 
20 Malian, S. (2010). Perkembangan Filsafat Ilmu Serta Kaitannya Dengan Teori Hukum. Unisia, 33(73), 65 
21 Adnan, G. (2020). Filsafat Umum. Ar-Raniry Press, 6 
22 Yusuf, K. M. (2025). Ontologi Sebagai Dasar Pembentukan Integrasi Sains dan Islam. Didacta: Journal Of 

Educational Studies, 1(2), 92-97, 95 
23 Maftukhin, M., & Khamami, A. R. (2018). Metode dan Pendekatan Pembuktian Wujud Tuhan: Studi Pemikiran 

Muhammad Iqbal dan Bediuzzaman Said Nursi. Ulul Albab, 19(2), 293 
24 Dzawafi, A. A. (2021). Wahdat al-Wujud Ibn ‘Ata’Allah al-Sakandari Perspektif Tasawuf Falsafi. Penerbit A-

Empat, 29 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-166- 

Konsepsi ini mencakup; Realitas material: alam semesta, benda, makhluk hidup. Realitas 

immaterial: akal, ruh, malaikat. Realitas konseptual: angka, nilai, dan entitas akliah, 

Realitas i‘tibari: hukum, struktur sosial, dan norma. Keberadaan ini bersifat terbatas, 

mengalami perubahan, dan membutuhkan sebab luar untuk eksistensinya. Hakekat wujud 

dalam pemikiran Ibnu 'Arabi tidak terlepas dari pokok ajaran tasawuf filosofisnya, 

wahdatu al-wujud, yang melihat realitas alam, manusia dan Tuhan dalam suatu hubungan 

spiritual dalam wujud yang tran-sendent. Ditempatkan Wujud yang Mutlak sebagai 

Wujud Yang Maha Tinggi sekaligus menjadi hakekat segala yang maujud. Wujud Mutlak 

sebagai wujud Yang Maha Tinggi berbeda dengan wujud yang ada di luar diri-Nya. Dia 

Maha Tinggi dari apa-apa yang nampak.25 Hanya saja apa yang nampak bukanlah terpisah 

dari sisi keberadaan-Nya, dan dapat melindungi-Nya dari sisi apapun. Sebab tanpa 

keberadaanNya segala yang ada tidak mungkin adanya. Dari-Nya lah segala yang ada 

berawal, dan kepada-Nya akan kembali dan berakhir. Keberadaan-Nya meliputi segala 

yang ada, dan se-gala yang ada tidak lain kecuali penampakan bagi diri-Nya lewat as'ma 

dan si-fat-Nya, seperti dikatakan Ibnu 'Arabi: 

ُ تعََالَى وَصِفَاتهُُ وَأفَْعَالهُُ، فَالكُلُّ هوَُ وَبِهِ وَمِنْهُ وَإِليَْهِ   ، وَلوَِ احْتجُِبَ عَنِ الْعَالَمِ طَرْفَةَ  فَإنَِّهُ مَا ثمََّ فِي الوُجُودِ إلََِّّ اللََّّ

 عَيْنٍ لفَِي العَالَمُ دفَعََةً وَاحِدةًَ فبَقََاؤُهُ بِحِفْظِهِ وَالنَّظَرِ إِليَْهِ 

“Di sana tidak ada wujud kecuali Allah Ta'ala, sifat dan af al-Nya. Maka semua-nya 

adalah la, dengan-Nya segala sesuatu yang ada, dari-Nya segala sesuatu berasal, serta 

kepada-Nya segala sesuatu akan kembali. Jika seandainya la tertutupi walau sekejap 

matapun dari alam, maka alam ini akan lenyap de-ngan sekejap mata. Karenanya 

kekekalan alam adalah dengan pemeliharaan Nya serta perhatian-Nya terhadap alam.” 

Ibnu Arabı dalam melihat Tuhan tidaklah hanya sebagai Tuhan Yang Satu, akan tetapi 

Tuhan adalah hakekat dari segala yang ada, la merupakan Wujud Yang Mutlak, sumber 

dari segala muujud. Segala yang ada bersifat ba haru ajam binasa atau adam, dan 

semuanya akan kekal kepada-Nya. Tidak ada baginya wujud yang abadi kecuali ain 

revenus zatnya yang tunggal la lah ain (esensi) dari segala yang ada.26 

3. Keterkaitan Alam dan hukum yang berlaku dengan Allah. Alam semesta menjalankan 

 
25 Afandi, A. (1990). Pemikiran Ibnu ‘Arabi Tentang Hakekat Wujud. Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, (41), 

32 
26 Syalafiyah, N., & Harianto, B. (2021). Konsep Teologi Dan Politik Al-Farabi. Islamic Law: Jurnal Siyasah, 

6(1), 26 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-167- 

hukum-hukum sesuai kehendak Allah.27 Hukum-hukum ini tidak bersifat kebetulan atau 

mandiri, melainkan merupakan ketetapan Allah untuk menjaga keteratutran ciptaan.28 

Dimana alam sebagai tanda kebesaran Allah, seperti fenomena alam, hujan yang 

menghidupkan bumi, merupakan manifestasi kekuasaaan dan dan kehendak allah dan 

alam bukan sekadar objek fisik, tetapi juga sarana untuk mengurangi dan mengingat 

eksistensi Allah, serta untuk menerapkan nilai-nilai seperti menjaga kelestarian alam 

sebagai bentuk syukur.29  

4. Hukum Alam sebagai Sunnatullah. Dalam pandangan Islam, hukum alam (natural law) 

yakni aturan atau ketetapan yang Allah tetapkan untuk mengatur keteraturan alam 

semesta. Semua yang terjadi di alam ini, baik dilangit maupun dibumi, berlangsung sesuai 

dengan ketentuan yang pasti dan tidak berubah. Mewujudkan kesejahteraan hidup, 

kemaslahatan umum dan menjaga kelestarian lingkungan hidup dari kemusnahan maupun 

kerusakan (Al-A'raf ayat 10): 

 وَلقََدْ مَكَّتكُُمْ فِي الْْرَْضِ وَجَعَلْنَا لكَُمْ فيِهَا مَعَايشَِ قَلِيْلًً مَا تشَْكُرُوْنَ 

"Sesungguhnya Kami telah menempatkan kamu sekalian di muka bumi dan Kami adakan 

bagimu di muka bumi (sumber) penghidupan. Amat sedikitlah kamu bersyukur." (Q.S Al-

A'raf: 10). 

Ayat ini menjelaskan bahwa Allah berfirman mengingatkan hamba-Nya, bahwa Allah 

telah menjadikan bumi sebagai tempat tinggal, dan di dalamnya Allah menciptakan 

gunung-gunung, sungai-sungai, dan rumah tempat tinggal.30 Allah membolehkan mereka 

mengambil berbagai manfaat yang ada padanya, memperjalankan bagi mereka awan 

untuk mengeluarkan rezeki dari bumi tersebut. Dan di bumi itu juga Allah menjadikan 

bagi mereka sumber penghidupan dan berbagai macam sarana buat berusaha dan 

berdagang bagi mereka. Namun dengan semuanya itu, kebanyakan dari mereka tidak 

bersyukur. 

Dalam ontology Islam, hukum alam yaitu sunnatullah, berupa ketetapan atau hukum pasti 

yang ditetapkan Allah untuk mengatur mekanisme alam semesta, bersifat mutlak, tetap, 

dan otomatis yang juga mencangkup tatanan sosial dan sejarah manusia. Memahami 

 
27 Ridlo, S. (2022). Konsepsi Keterkaitan Manusia dengan Alam Semesta dalam Fenomena Global Warming. 

Scholastica: Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 4(2), 214 
28 Yahaya, M. H. (2012). Alam Semesta Dan Bencana Alam Dari Perspektif Agama Dan Sains. Journal of Human 

Development and Communication, 1(20), 74 
29 Jamarudin, A. (2010). Konsep Alam Semesta Menurut Al-Quran. Jurnal Ushuluddin, 16(2), 142 
30 Aini, N. A. (2020). Relasi Antara Peran Manusia Sebagai Khalifah Dengan Kerusakan Alam Perspektif Al-

Qur’an. At-Tibyan, 3(1), 40 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-168- 

sunnatullah berarti memahami hakikat realitas alam semesta yang bersumber dari Allah 

dan berfungsi sebagai jalan untuk mengenal serta mengabdi kepada-Nya, serta sebagai 

sumber ilmu pengetahuan melalui observasi empiris.31 Contoh hukum alam yang pertama 

hukum gravitasi yang mana benda yang dilempar ke atas akan jatuh, yang kedua hukum 

sebab-akibat yaitu setiap sebab pasti menghasilkan akibat dan yang ketiga siklus air 

seperti air menguap, membentuk awan, turun sebagai hujan. Ini semua menunjukkan 

adanya keteraturan yang dapat dipelajari, diprediksi, dan dimanfaatkan manusia. 

3) Aliran-Aliran dalam Ontologi 

Mempelajari pemahaman ontologi muncul beberapa pandangan-pandangan pokok 

masing-masing pertanyaan menimbulkan beberapa sudut pandang mengenai ontologi, sehingga 

lahir lima filsafat, yaitu sebagai berikut. 

1. Monoisme. Paham ini menganggap bahwa hakikat yang berasal dari kenyataan adalah 

satu saja, tidak mungkin dua. Haruslah satu hakikat saja sebagai sumber yang asal, baik 

berupa materi maupun rohani.32 Paham ini terbagi menjadi dua aliran: 

a. Materialisme. Aliran ini menganggap bahwa sumber yang asal itu adalah materi, 

bukan rohani. Aliran ini sering disebut naturalisme. Menurutnya bahwa zat mati 

merupakan kenyataan dan satu-satunya fakta yang hanyalah materi, sedangkan jiwa 

atau ruh tidaklah merupakan suatu kenyataan yang berdiri sendiri.33 

b. Idealisme. Sebagai lawan dari materialisme yang dinamakan spriritualismee. 

Idealisme berasal dari kata ‘ideal’ yaitu suatu yang hadir dalam jiwa.34 Aliran ini 

beranggapan bahwa hakikat kenyataan yang beraneka ragam itu semua berasal dari 

ruh (sukma) atu sejenis dengannya, yaitu sesuatu yang tidak terbentuk dan 

menempati ruag. Materi atau zat ini hanyalah suatu jenis dari penjelmaan ruhani. 

2. Dualisme. Aliran ini berpendapat bahwa benda terdiri dari dua macam hakikat sebagai 

asal sumbernya, yaitu hakikat materi dan ruhani, benda dan ruh, jasad dan spirit. Materi 

bukan muncul dari benda, sama-sama hakikat, kedua macam hakikat tersebut masing-

masing bebas dan berdiri sendiri, sama-sama azali dan abadi, hubungan keduanya 

 
31 Umar, M., Kurniati, K., & Misbahuddin, M. (2022). Hukum Islam: Antara Wahyu Tuhan Dan Pemikiran 

Manusia. Bustanul Fuqaha: Jurnal Bidang Hukum Islam, 3(3), 262 
32 Fahman, A. F. N., Derajat, F. S., & Suyuti, N. A. (2025). Aliran-aliran Modernisme: Rasionalisme, Empirisme 

dan Materialisme. Al-Mustaqbal: Jurnal Agama Islam, 2(1), 38 
33 Hidayati, N. Kajian Ontologi Ilmu Pengetahuan: Materialisme Dan Naturalisme. Ontologi Epistemologi 

Aksiologi, 50 
34 Sitorus, F. K. (2017). Dualitas Idealisme dan Materialisme. Extension Course Filsafat (ECF), 1 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-169- 

menciptakan kehidupan di alam ini.35 Tokoh paham ini adalah Descartes (1596-1650 SM) 

yang dianggap sebagai bapak filsuf modern). 

3. Pluralisme. Paham ini beranggapan bahwa segenap macam bentuk merupakan kenyataan. 

Pluralisme tertolak dari keseluruhan dan mengakui bahwa segenap macam bentuk itu 

semuanya nyata, tokoh aliran ini pada masa Yunani kuno adalah Anaxagoras dan 

Empedcoles, yang menyatakan bahwa substansi yang ada itu terbentuk dan terdiri dari 

empat unsur, yaitu tanah, air, api dan udara.36 

4. Nihilisme. Berasal dari bahasa Yunani yang berati nothing atau tidak ada. Istilah 

Nihilisme dikenal oleh Ivan Turgeniev dalam novelnya Fadhers an Children yang 

ditulisnya pada tahun 1862 di Rusia.37 Doktrin tentang Nihilisme sebenarnya sudah ada 

sejak zaman Yunani kuno, yaitu pada pandangan Grogias (483-360 SM) yang 

memberikan tiga proporsi tentang realitas. 

5. Agnostisime. Berasal dari bahasa Grik Agnostos yang berarti unknow. A artinya not, Gno 

artinya know. Paham ini mengingkari kesanggupan manusia untuk mengetahui hakikat 

benda.38 Baik hakikat materi maupun hakikat ruhani. Timbulnya aliran ini dikarenakan 

belum dapatnya orang mengenal dan mampu menerangkan secara konkret akan adanya 

kenyataan yang berdiri sendiri dan dapat kita kenal. Jadi paham ini mengenai 

pengingkaran tau penyangkalan terhada kemampuan manusia mengetahui hakikat benda 

baik materi maupun ruhani. Aliran ini mirip dengan skeptisisme yang berpendapat bahwa 

manusia diragukan kemampuannya mengetahui hakikatnya, namun tampaknya 

agnotisisme lebih dari itu karena menyerah sama sekali 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research), karena objek kajiannya berupa konsep, gagasan, dan konstruksi pemikiran 

 
35 Aini, K. D. N., & Lazuardy, A. Q. (2020). Kritik Dualisme dalam Pendidikan Islam. Prosiding Konferensi 

Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains, 2, 308 
36 Ibad, M., Adenan, A., Hajar, S., Putri, A. D., Aditya, R., & Saputri, I. A. (2025). Relevansi Filsafat Islam 

dengan Tantangan Dunia Modern: Globalisai dan Pluralisme. Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial 

Dan Pengabdian Kepada Masyarakat, 5(3), 956 
37 Dealova¹, D. N., & Ediyono, S. Pemahaman Nihilisme: Implikasinya Terhadap Depresi di Era Modernisme, 4 
38 Muchyiddin, A. K., & Rizqi, A. F. (2025). Manusia Sebagai Hamba: Mengatasi Agnostik Agama Melalui 

Pemahaman Tauhid menurut Naquib Al-Attas. Hadara: Journal of Da'wah and Islamic Civilization, 1(2), 

245 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-170- 

para tokoh Islam tentang ontologi dan objek ilmu.39 Pendekatan yang digunakan yaitu filsafat 

ilmu dan filsafat Islam, khususnya pendekatan ontologis, untuk menelaah bagaimana para 

pemikir Islam memahami hakikat wujud dan realitas sebagai objek pengetahuan.40 Melalui 

pendekatan ini, penelitian berupaya menelusuri dasar-dasar metafisis, rasional, dan spiritual 

yang membentuk konsepsi objek ilmu dalam tradisi intelektual Islam. Sumber data penelitian 

terdiri atas data primer dan data sekunder.41 Data primer diperoleh dari karya-karya utama tokoh 

pemikiran Islam yang membahas tentang ilmu, wujud, dan realitas, seperti karya Al-Kindi, Al-

Farabi, dan Al-Ghazali.42 Sementara itu, data sekunder berasal dari buku, artikel jurnal, dan 

penelitian ilmiah yang mengkaji filsafat Islam dan ontologi.43 Pengumpulan data dilakukan 

melalui studi dokumentasi dan penelusuran literatur yang relevan, baik dari sumber klasik 

maupun kontemporer. Analisis data dilakukan dengan metode analisis isi dan analisis filosofis. 

Setiap konsep yang berkaitan dengan objek ilmu dan struktur realitas diidentifikasi, 

diklasifikasikan, dan ditafsirkan secara kritis sesuai dengan kerangka ontologi Islam.44 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Pemikiran Al-Kindi (801-873 M) tentang Al-Falsafah Al-Ula 

Al-Kindi , alkindus, yakni Abu Yusuf Ya`kub ibn Ishaq ibn Sabbah ibn Imran ibn Ismail 

Al-Ash`ats ibn Qais  Al-Kindi, lahir di Kufah, (Iraq), tahun 801 M, pada masa khalifah Harun 

Al-Rasyid  (786–809 M) dari dinasti Bani Abbas (750–1258 M). Nama Al-Kindi sendiri 

dinisbatkan kepada marga atau suku leluhurnya, salah satu suku besar zaman pra-Islam.45 

Menurut Faud Ahwani , Al-Kindi lahir dari keluarga bangsawan, terpelajar, dan kaya. Ismail 

Al Ash`ats ibn Qais, buyutnya, telah memeluk Islam pada masa Nabi dan menjadi sahabat 

Rasul. Mereka kemudian pindah ke Kufah. Di Kufah, ayah Al-Kindi, Ishaq ibn Shabbah , 

 
39 Yusuf, M., al-Rasyid, H. H., & Latif, M. (2024). Konsep Emanasi Filsuf Islam dan Hubungannya dengan Teori 

Sains mengenai Penciptaan Alam Semesta. Jurnal Alwatzikhoebillah: Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, 

Humaniora, 10(2), 502 
40 Wibowo, M. T., Salminawati, S., Sitepu, N. A. S., & Nasution, N. (2025). Telaah Tiga Pilar Utama Filsafat 

Sains Menurut Perspektif Barat dan Islam. PEMA, 5(1), 26 
41 Amalia, M., & Sya’roji, S. R. (2024). Al-Kindi: Filsuf Muslim Pertama dan Relevansinya dalam Pendidikan 

Islam Kontemporer. Intelektualita, 13(2), 371 
42 Hayati, I. K., Istiqliana, A., Lathifah, N., Tausiah, A., & Parhan, M. (2025). Jejak Filsafat Dalam Dunia Islam: 

Struktur, Objek, Dan Evolusi Klasifikasi Ilmu. CENDEKIA: Jurnal Studi Keislaman, 11(1), 79 
43 Zaki, M. (2025). Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan. Nihayah: 

Journal of Islamic Studies, 1(1), 23 
44 Harahap, K. (2022). Sumber-Sumber Filsafat Islam Urgensi Filsafat Islam Serta Tokoh-Tokoh Filsafat Islam. 

Journal of Social Research, 1(4), 279 
45 Umar, U., & Santalia, I. (2022). Pemikiran Al-Kindi: Dalam Sebuah Kajian Filsafat. Innovative: Journal Of 

Social Science Research, 2(1), 761 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-171- 

menjabat sebagai gubernur, pada masa khalifah Al-Mahdi  (775–785 M), Al-Hadi  (785–876 

M), dan Harun Al-Rasyid (786–909 M), masa kekuasaan Bani Abbas (750–1258 M).  

Menurut Al-Kindi filsafat merupakan ilmu tentang hakikat segala sesuatu yang dipelajari 

orang menurut kadar kemampuannya, yang mencakup ilmu keTuhan-an (rububiyyah), ilmu 

keesaan (wahdaniyyah), ilmu keutamaan (fadhilah), semua ilmu-ilmu yang bermanfaat dan 

bagaimana cara memperolehnya, serta bagaimana cara menjauhi perkara-perkara yang 

merugikan.46 Dari pembagian tersebut, maka ilmu yang utama dan paling tinggi derajatnya 

yaitu ilmu ke-Tuhan-an atau disebut sebagai filsafat pertama (alfalsafah al-‘ula), karena filsafat 

pertama merupakan ilmu yang membahas tentang kebenaran pertama (ilmu ‘l-haqqi’ l-awwal) 

yang merupakan sebab bagi semua kebenaran.47 Dalam pandangan itulah Al-Kindi mengatakan 

bahwa mempelajari ilmu rububiyyah akan membuat seorang filosof lebih sempurna, karena 

pengetahuan seseorang tentang “sebab” jauh lebih mulia daripada pengetahuan tentang akibat.48 

Jadi tujuan akhir seorang filosof sangat teoritis, yaitu mengetahui kebenaran, dan bersifat 

amalan, yaitu mewujudkan kebenaran tersebut dalam tindakan. Semakin dekat kepada 

kebenaran, semakin dekat dengan kesempurnaan. 

لِكَ بِأنََّ 
َ ٱذََٰ طِلُ ٱوَأنََّ مَا يَدْعوُنَ مِن دوُنِهِ  لْحَقُّ ٱهوَُ  للَّّ لْبََٰ  

“Yang demikian itu karena sesungguhnya Allah, Dialah Yang Maha Benar, dan apa saja 

yang mereka sembah selain Dia adalah batil.”(QS. Al-Hajj: 62) 

Pendapat al-Kindi tentang Tuhan terdapat dalam tulisannya yang berjudul Fi al-Falsafat 

al-Ula dan Fi Wahdaniyyat Allah wa Tanahi Jirm al-’Alam. Menurut al- Kindi Tuhan yakni 

wujud sempurna dan tidak didahului wujud lain.49 Tuhan tidak mempunyai hakikat dalam arti 

aniah dan mahiah. Tidak aniah karena Tuhan tidak termasuk dalam benda-benda yang ada 

dalam alam, bahkan Ia merupakan Pencipta alam.50 Tidak mahiah karena Tuhan tidak 

merupakan genus atau Species. Tuhan adalah unik. Ia hanya satu dan tidak ada yang setara 

 
46 Pattimahu, M. A. (2017). Filosof Islam Pertama (Al-Kindi). Konfrontasi: Jurnal Kultural, Ekonomi Dan 

Perubahan Sosial, 4(1), 5 
47 Habibah, S. (2020). Filsafat Ketuhanan al-kindi. Dar El-Ilmi: Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan Dan 

Humaniora, 7(1), 26 
48 Islam, N. (2023). Pemikiran Al-Kindi (Rasional-Religius) Tentang Pendidikan Islam Dan Relevansinya 

Terhadap Pendidikan Islam Kontemporer. Madania: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 13(1), 69 
49 Aravik, H., & Amri, H. (2019). Menguak Hal-Hal Penting Dalam Pemikiran Filsafat al-Kindi. Jurnal Salam, 

197 
50 El-Yunusi, M. Y. M., & Rozyan, B. A. (2023). Perbedaan Pola Pikir Al-Kindi Dan Aristoteles Dalam 

Memahami Hakikat Tuhan. Jurnal Filsafat Indonesia, 6(1), 47 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-172- 

dengan-Nya. Dialah Yang Benar Pertama (al-haqq al-awwal) dan Yang Benar Tunggal (al-

Haqq alAwwal).51 Selain dari-Nya, mengandung arti banyak. Al-Kindi mengemukakan tiga 

jalan untuk membuktikan adanya Tuhan, yaitu: 1) Tidak mungkin ada benda yang ada dengan 

sendirinya, jadi wajib ada yang menciptakannya dari ketiadaan dan pencipta itulah Tuhan. 2) 

Dalam alam tidak mungkin ada keragaman atau keseragaman tanpa keragaman. Tergabungnya 

keragaman dan keseragaman bersama-sama, bukanlah karena kebetulan tetapi karena suatu 

sebab.52 Sebab pertama itulah Tuhan. 3) Kerapian alam tak mungkin terjadi tanpa ada yang 

merapikan (mengaturnya), yang merapikan atau yang mengaturkan alam nyata itulah Tuhan. 

Berdasarkan prinsip hukum sebab akibat. Sebagaimana telah dijelaskan, semesta ini adalah 

terbatas dan tercipta dari ketiadaan. Menurut prinsip sebab akibat, setiap yang tercipta berarti 

ada yang mencipta, dan sang pencipta semesta yang dimaksud yaitu Tuhan. Ketika Tuhan 

sebagai pencipta dan karya ciptaannya yang berupa semesta ini ada, maka Dia berarti ada. QS. 

Az-Zumar ayat 62: 

ُ ٱ لِقُ كُل ِ شَىْءٍٍۢ وَهوَُ عَلَىَٰ كُل ِ شَىْءٍٍۢ وَكِيل   للَّّ خََٰ  

“Allah adalah Pencipta segala sesuatu dan Dia Maha Pemelihara atas segala sesuatu.” 

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini menegaskan keesaan Allah dalam perbuatan 

(tauhid rububiyyah). Segala sesuatu selain Allah ialah makhluk, tercipta setelah sebelumnya 

tidak ada. Tidak ada satu pun yang mencipta selain Dia, dan tidak ada sesuatu pun yang keluar 

dari kekuasaan-Nya. Kata wakil menunjukkan bahwa Allah mengatur, memelihara, dan 

menguasai seluruh ciptaan tanpa membutuhkan bantuan siapa pun. Allah merupakan pencipta 

seluruh makhluk dari ketiadaan, dan Dia berdiri sendiri tanpa membutuhkan selain-Nya.53 

Menurut Al-Kindi Tuhan merupakan wujud yang haqq, yang selalu ada dan pasti ada. 

Oleh karena itu, Tuhan merupakan wujud yang sempurna. Yang keberadaanya tidak didahului 

oleh wujud lain, wujudnya kekal dan tidak akan ada wujud melainkan denganya.54 Al-Kindi 

juga memandang keesaan itu sebagai suatu sifat Allah yang khas. menurutnya, Allah itu esa 

 
51 Mariyanti, N., & Burhanuddin, N. (2023). Pemikiran Al-Kindi tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

terhadap Pendidikan Islam Kontemporer. Jurnal Pendidikan Dan Keguruan, 1(10), 3062 
52 Marzuban, R. (2024). Al-Kindi dan Konsep Keberadaan Tunggal dalam Rekonstruksi Filsafat Metafisika. 

Tanwir: Journal of Islamic Civilization, 1(1), 70 
53 Fadilah, A. D., Wibowo, K. M. D. P., Usyanu, Y., & Parhan, M. (2025). Integrasi Filsafat Dan Agama Dalam 

Pendidikan Islam: Telaah Pemikiran Al-Kindi Untuk Penguatan Akal Dan Wahyu. Al Qodiri: Jurnal 

Pendidikan, Sosial dan Keagamaan, 23(2), 362 
54 Rifai, A., Andari, A. A., & Solihati, E. (2024). Pemikiran Al-Kindi dan Tantangan Pendidikan Islam 

Kontemporer. Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 7(01), 233 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-173- 

dalam bilangan dan esa dalam zat. Esensi-Nya tidak mengandung kejamakan, tidak ada sesuatu 

yang dapat menandingi dan menyerupai-Nya, karena Allah tidak mempunyai materi, tidak 

mempunyai citra, tidak mempunyai kualitas dan kuantitas, tidak mempunyai rangkaian, tidak 

mempunyai jenis dan macam, Allah itu azali yang tidak boleh tidak ada.55 Allah tidak bergerak, 

karena dalam gerak itu artinya ada pertukaran yang tidak sesuai dengan wujud Tuhan yang 

sempurna, karena zat yang azali itu tidak bergerak, maka zaman tidak berlaku kepadaya, sebab 

zaman itu adalah bilangan gerak. Zat itu mempunyai pekerjaan khusus yang disebut “Ibdah”, 

artinya menjadikan sesuatu dari tiada.56 

B. Pemikiran Al-Farabi (870-950 M) tentang Wujud 

Al-Farabi, Alpharabius, yang berarti juga Abu Nashr Muhammad ibn Muhammad ibn 

Tarkhan ibn Auzalagh Al-Farabi, lahir di Farab, provinsi Transoxiana, Turkestan, tahun 257 

H/870 M. Ayahnya seorang pejabat tinggi militer pada dinasti Samaniyah (819-999 M) yang 

menguasai Transoxiana, wilayah otonom dalam kekhalifahan Bani Abbas (758-1258 M).57 

Pendidikan dasarnya ditempuh di Farab, yang penduduknya bermazhab Syafi i (767–820 M), 

lalu pindah ke Bukhara. Menurut Ibn Abi Usaibi`ah (1203–1270 M), di Bukhara ini, Al-Farabi 

pernah diangkat sebagai hakim setelah menyelesaikan studi ilmu-ilmu religiusnya. Tetapi, 

jabatan ini segera ditinggalkan ketika mengetahui ada seorang guru yang mengajarkan ilmu-

ilmu filosofis; sebuah ilmu yang dasar-dasarnya telah dikenal baik lewat studi kalam (teologi 

dialektis) dan ushul al-fiqh. 

Ilmu filosofis tertinggi yakni metafisika (al-ilm al-ilahi) karena materi subyeknya berupa 

wujud non fisik mutlak yang menduduki peringkat tertinggi dalam hierarki wujud. Dalam 

terminology religius, wujud non fisik mengacu kepada Tuhan dan malaikat. Dalam terminology 

filosofis, wujud ini merujuk pada Sebab Pertama, sebab kedua, dan intelek aktif. Dalam kajian 

metafisika salah satu tujuannya yaitu untuk menegakkan tauhid secara benar. Karena tauhid 

merupakan dasar dari ajaran Islam. Segala yang ada selain Allah ialah makhluk, yaitu sesuatu 

yang diciptakan adalah baru (hadis). Ruang lingkup metafisika yakni mengenai masalah Tuhan, 

wujud-Nya atau kehendak-Nya.58 QS. Az-Zumar [39]: 62 

 
55 Marlena, R. (2021). Filsafat Dan Agama (Ketuhanan, Al-Nafs, dan Alam) dalam Perspektif Al-Kindi. Tekno 

Aulama, 1(1), 62 
56 Mooduto, M., & Santalia, I. (2025). Analisis Pemikiran Al-Kindi Dalam Bidang Filsafat. Socius: Jurnal 

Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 2(6), 246 
57 Wiyono, M. (2016). Pemikiran Filsafat Al-Farabi. Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 18(1), 67 
58 Aziz, M. (2015). Tuhan Dan Manusia Dalam Perspektif Pemikiran Abu Nasr Al-Farabi. Jurnal Studi Islam, 

10(2), 69 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-174- 

ُ ٱ لِقُ كُل ِ شَىْءٍٍۢ وَهوَُ عَلَىَٰ كُل ِ شَىْءٍٍۢ وَكِيل   للَّّ خََٰ  

“Allah adalah Pencipta segala sesuatu dan Dia Maha Pemelihara atas segala sesuatu.” 

Ayat ini menjadi dasar ontologis bahwa segala selain Allah adalah makhluk, sedangkan 

Allah bersifat qadim dan tidak diciptakan. 

ُ ٱكَانَ  وَلَمْ يكَُنْ شَىْء  غَيْرُهُ  للَّّ  

“Allah telah ada dan tidak ada sesuatu pun selain-Nya.” (HR. Al-Bukhari) 

Hadis ini menjadi dasar kuat konsep metafisika Islam tentang Sebab Pertama (al-‘illah 

al-ula) dan kebaruan alam. 

Teori ketuhanan sebagian besar para filosof Islam berlandaskan pada dua asas penting 

yaitu tauhid dan tanzih (meng-Esakan dan me-Mahasucikan Tuhan). Karena mereka 

memegangi pada peng-Esaan yang mengembalikan sifat-sifat (Tuhan) kepada zat (substansi 

Tuhan).59 Oleh karena itu, dalam masalah pembuktian adanya Allah, yang dilakukan pertama 

kali oleh al-Farabi yang pertama kali yaitu dengan membedakan wujud dari esensinya. Karena 

kita bisa membayangkannya dengan tanpa bisa mengetahui apakah ia itu ada atau tidak. Sebab, 

wujud merupakan salah satu aksioma bagi substansi bukan sebagai unsur pengadanya.60 

Menurut al-Farabi, prinsip tersebut berlaku bagi selain yang Maha Esa SWT, yang wujudnya 

tidak bisa terpisah dari substansi-Nya. Karena Ia adalah yang Maha Pertama dan harus ada 

dengan sendiri-Nya. Pada akhirnyanya bahwa kita tidak membutuhkan pembuktian yang 

panjang itu untuk menetapkan eksistensi Allah, dan kita cukup mengetahui zat-Nya untuk 

menerima eksistensinya.61 

Sehingga mengenai hakikat Tuhan, Al-farabi menyatakan bahwa Allah merupakan wujud 

yang sempurna yang ada tanpa suatu sebab, karena apabila ada sebab bagi-Nya berarti Ia tidak 

sempurna sebab bergantung kepadanya.62 Ia wujud paling dahulu dan paling mulia. Karena itu 

Tuhan adalah zat yang azali dan yang selalu ada. Zat-Nya itu sendiri sudah cukup menjadi sebab 

bagi keabadian wujudnya. Wujudnya tidak terdiri dari matter (benda) dan form (bentuk/surah), 

 
59 Herman, M. A., Amri, M., & Santalia, I. (2024). Pemikiran Filosof Al-Farabi dan Ibnu Sina. Socius: Jurnal 

Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 1(6), 197 
60 Lestari, W., Alya, R., & Sari, H. P. (2024). Pandangan Filsafat Islam Terhadap Pendidikan Ilmu Pengetahuan; 

Analisis Pemikiran Ibnu Sina dan Al-Farabi. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 2(3), 173 
61 Bahri, S., Handoko, A. T., & Udin, A. F. (2024). Ontologi Ilmu Pengetahuan Perspektif Islam (Hirarki Wujud 

Menurut Al-Farabi dan Perbandingannya dengan Barat). Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 9(02), 118 
62 Majid, A. (2019). Filsafat Al-Farabi Dalam Praktek Pendidikan Islam. Manarul Qur’an: Jurnal Ilmiah Studi 

Islam, 19(1), 8 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-175- 

yaitu dua bagian yang terdapat pada makhluk. Apabila Ia terdiri dari dua bentuk tadi berarti Ia 

terdapat didalamnya susunan pada zat-Nya. Dan ini tidak mungkin bagi wujud yang sempurna, 

sehingga karena kesempurnaan itu tidak ada wujud yang sempurna yang terdapat pada selain-

Nya. Ia menyendiri dengan kesempurnaan-Nya. Oleh sebab itulah Ia Esa, tidak ada sekutu bagi-

Nya. 

Wahdat al wujud yaitu teori yang mengatakan bahwa yang ada itu hanya satu yakni wujud 

Allah SWT, tidak ada wujud yang hakiki selain wujud Allah SWT, segala sesuatu yang tampak 

oleh indra kita selain wujud Allah SWT adalah nihil dan sebatas khayalan yang muncul karena 

keterbatasan akal. Adapun wahdat al syuhud merupakan suatu keadaan seorang sufi tidak lagi 

mampu melihat sesuatu kecuali wujud Allah SWT dengan tetap mengakui eksistensi wujud 

selain Allah SWT. Wahdat al wujud ditetapkan oleh akal sehingga wahdat al wujud bisa muncul 

dari semua orang, baik sufi atau tidak, berbeda halnya dengan wahdat al syuhud yang 

merupakan fenomena khusus kehidupan spiritual dan hanya muncul dari seorang sufi. Ibnu 

Arabi ialah bapak teori wahdat al wujud (pantheisme). Meskipun ide-ide tentang wahdat al 

wujud sering dimunculkan para teosof sebelum Ibnu Arabi, namun di tangan Ibnu Arabi, teori 

wahdat al wujud mencapai bentuk yang sempurna. Ibnu Arabi memandang bahwa tidak ada 

yang wujud kecuali Allah SWT.63 Dia wujud yang hakiki, wujud yang absolut, azali dan abadi. 

Jadi, wujud yang hakiki hanyalah satu dan tak berbilang. Sedangkan fenomena berbilangnya 

sesuatu atau wujud dalam alam yang ditangkap oleh indra manusia hanyalah gambar-gambar 

atau tempat-tempat dimana sifat-sifat Allah SWT yang merupakan dzat Allah SWT sendiri 

menampakkan diri-Nya, atau hanya khayalan yang muncul karena keterbatasan indra dan akal. 

C. Pemikiran Al-Ghazali (1058-1111 M) tentang Nilai Realitas 

Plato (429-347 SM) dan neoplatonik yang idealis menganggap bahwa yang substantif 

merupakan sesuatu yang ada dalam ide, metafisik, dan ini bersifat universal. Sebaliknya, 

Aristoteles (384-322 SM) menilai bahwa yang esensial ialah yang objektif, empirik, dan ini 

partikular. Al-Ghazali menerima kedua prinsip pemikiran ini sekaligus dan menggabungkannya 

sebagai satu kesatuan tetapi menolak masing-masingnya sehingga lahir konsep baru, yaitu 

realitas yang empiris sekaligus metafisik, partikular sekaligus universal.64 Akan tetapi, kesatuan 

realitas tersebut tidak bersifat “satu” dan sama tetapi berbeda dan berjenjang, dan susunan 

 
63 Fuadi, M. R. (2013). Memahami Tasawuf Ibnuu Arabi dan Ibnuu al Farid: Konsep al Hubb Illahi, Wahdat al 

Wujud, Wahdah al Syuhud dan Wahdat al Adyan. Ulul Albab Jurnal Studi Islam, 14(2), 155 
64 HUSAINI, M. (2025). Hakikat Sistem Nilai Dalam Konteks Pendidikan Islam. Darul Ulum: Jurnal Ilmiah 

Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 16(1), 111 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-176- 

hierarki masing-masing realitas tersebut ditentukan oleh nilai dan hubungannya dengan yang 

maha nilai. Menurut Al-Ghazali, semua realitas yang ada ini, dari segi bentuknya, dapat dibagi 

dalam dua bagian: empirik atau alam indrawi (`alam al-syahadah) dan metafisik atau alam tidak 

kasat mata (`alam al-malakut atau `alam al-ghaib).65 Dua bentuk realitas ini tidak sama dan 

sederajat, tetapi berbeda dan berjenjang secara hierarkis.66 Perbandingan antara dua alam ini 

yaitu seperti kulit dengan isinya, bentuk luar sesuatu dengan ruhnya, kegelapan dengan cahaya, 

atau kerendahan dengan ketinggian. 

Dimulai dari alam indra yang merupakan realitas paling bawah dan rendah, naik pada 

alam gaib pertama, naik pada alam gaib kedua, dan seterusnya sampai pada alam paling gaib 

dan bertemu dengan sumber pertama dan utama: Tuhan yang segala realitas ada dalam 

kekuasaan dan perintah-Nya. Gagasan tentang hierarki realitas yang terdiri atas alam gaib dan 

indrawi ini, di mana alam gaib dinilai lebih tinggi karena dekat dengan sumber pertama, Tuhan. 

Menurut Al-Ghazali, ketidakmampuan mata indra untuk menangkap realitas gaib disebabkan 

adanya kelemahan yang ada pada dirinya. Pertama, mata indra tidak mampu melihat dirinya 

sedang mata hati mampu menserap dirinya juga sesuatu yang di luar dirinya. Mata hati 

mencerap dirinya sebagai ‘yang memiliki pengetahuan dan kemampuan’, dan ia mencerap 

‘pengetahuan yang dimilikinya’, ‘pengetahuan tentang pengetahuan yang dimilikinya tentang 

dirinya’, dan seterusnya sampai tak terhingga. Ini kekhasan yang sama sekali tidak dimiliki oleh 

benda-benda lain yang mencerap dengan mempergunakan sarana lahiriah seperti mata. Kedua, 

mata indra tidak dapat melihat sesuatu yang terlalu dekat atau terlalu jauh, sementara bagi mata 

hati, soal jauh dan dekat yakni sama. Dalam sekejap, mata hati bisa terbang ke langit dan pada 

kejapan berikutnya ia meluncur turun ke bumi.  

Bahkan, jika telah mencapai hakikat segala sesuatu, persoalan dekat dan jauh menjadi 

hilang. Ketiga, mata indra tidak dapat menangkap sesuatu yang dibalik hijâb (tabir) sementara 

mata hati bisa bergerak bebas, bahkan di sekitar `arasy (singgasana Tuhan), kursy, dan segala 

sesuatu yang berada dibalik selubung langit. Bahkan, tidak ada sesuatu pun hakikat segala 

sesuatu yang terhijab bagi mata hati, kecuali ketika mata hati menghijab dirinya sendiri 

sebagaimana mata indra menutup dirinya dengan kelopak matanya. Keempat, mata indra hanya 

dapat menangkap bagian luar serta bagian permukaan segala sesuatu dan bukan bagian 

dalamnya atau hakikatnya, sementara mata hati mampu menerobos bagian dalam segala sesuatu 

 
65 Hidayaturrahman, M. (2020). Teori realiTaS SoSial. Teori SoSial empirik, 177 
66 Rachman, A. (2021). Paripatetic Tradition and Metaphysics in Al-Farabi’S Philosophy: the Way of Hapiness. 

Refleksi Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam, 20(2), 178 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-177- 

dan rahasia-rahasianya, menangkap hakikat-hakikat dan ruh-ruhnya, menyimpulkan sebab-

sebab, sifat-sifat, dan hukum-hukumnya. Kelima, mata indra hanya mampu menangkap 

sebagian kecil dari realitas. Ia tidak mampu menangkap sesuatu yang terjangkau nalar dan 

perasaan, seperti rasa cinta, rindu, bahagia, gelisah, bimbang, dan seterusnya. Ia juga tidak 

mampu menangkap bunyi-bunyian, bau, rasa, dan sejenisnya. Jelasnya, mata indra tidak 

mempunyai jangkauan yang luas tetapi hanya terbatas pada alam warna dan bentuk; sesuatu 

yang menjadi bagian dari realitas paling rendah. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan kajian terhadap pemikiran para tokoh Islam, dapat disimpulkan bahwa 

ontologi objek ilmu dalam Islam memiliki karakter yang bersifat holistik dan hierarkis. Objek 

ilmu tidak dibatasi pada realitas empiris semata, tetapi mencakup seluruh tingkatan wujud, 

mulai dari yang bersifat material, rasional, hingga metafisis dan spiritual. Dalam pandangan Al-

Kindī, realitas dipahami sebagai tatanan wujud yang teratur dan rasional, sehingga segala 

sesuatu dapat menjadi objek pengetahuan sejauh ia memiliki eksistensi dan keteraturan. Al-

Fārābī mengembangkan kerangka hierarki wujud yang lebih sistematis, di mana realitas 

dipahami sebagai rangkaian eksistensi yang bertingkat dari Yang Pertama hingga alam material, 

dan masing-masing tingkat memiliki potensi untuk diketahui oleh akal manusia. Sementara itu, 

Al-Ghazālī menegaskan bahwa objek ilmu tidak hanya mencakup realitas rasional dan empiris, 

tetapi juga realitas metafisis yang hanya dapat dicapai melalui penyucian jiwa dan pengetahuan 

spiritual. 

Dengan demikian, ontologi objek ilmu dalam Islam menunjukkan bahwa pengetahuan 

tidak bersifat reduktif atau terfragmentasi, melainkan terintegrasi antara dimensi fisik, 

intelektual, dan transenden. Pandangan para tokoh tersebut memperlihatkan bahwa tujuan akhir 

ilmu dalam Islam bukan sekadar penguasaan terhadap realitas, tetapi pengenalan terhadap 

hakikat wujud dan keterarahannya kepada Tuhan sebagai realitas tertinggi. Oleh karena itu, 

ontologi ilmu dalam Islam memberikan landasan filosofis bagi pengembangan ilmu yang tidak 

hanya bersifat instrumental, tetapi juga bermakna secara moral dan spiritual. 

DAFTAR PUSTAKA 

Fadilla, I. N., Salsabilah, N., Fradhita, I. K. F., Aulia, A. T., & Kurniawan, T. (2025). Tanggung 

Jawab Ilmuan Muslim Dalam Membangun Peradaban Yang Adil Dan Beretika 

Berlandaskan Al Qur’an Dan Sunnah. Jurnal Media Akademik (JMA), 3(11). 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-178- 

Elwahdiyah, A., Yusuf, K. M., & Hasbi, M. R. (2025). Ilmu Dalam Perpsekptif Al-Qur’an. 

Didaktik: Jurnal Ilmiah PGSD STKIP Subang, 11(04). 

Rokhmah, D. (2021). Ilmu dalam tinjauan filsafat: ontologi, epistemologi, dan aksiologi. 

CENDEKIA: Jurnal Studi Keislaman, 7(2). 

Halik, A. (2020). Ilmu pendidikan islam: perspektif ontologi, epistemologi, aksiologi. Istiqra: 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam, 7(2). 

Basuki, B., Rahman, A., Juansah, D. E., & Nulhakim, L. (2023). Perjalanan menuju 

pemahaman yang mendalam mengenai ilmu pengetahuan: studi filsafat tentang sifat 

realitas. Jurnal ilmiah global education, 4(2). 

Hasibuan, A. D., & Purba, H. (2024). Tujuan Penciptaan Manusia: Perspektif Ilmu Kalam, 

Tasawuf, Filsafat, dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam. ALACRITY: Journal of 

Education. 

Shofiyah, N., Sumedi, S., Hidayat, T., & Istianah, I. (2023). Tujuan Penciptaan Manusia Dalam 

Kajian Al-Quran. ZAD Al-Mufassirin, 5(1). 

Miftah, M., & Nursikin, M. (2025). Etika Pendidikan Dalam Islam: Analisis Pemikiran Al-

Farabi Dan Al-Kindi. Tasyri’: Jurnal Tarbiyah–Syari’ah Islamiyah, 32(02). 

Anggraina, Y. A. (2025). Integrasi Wahyu dan Akal dalam epistemology Islam: Studi Literatur 

Berbasis Al Qur’an dan Pemikiran Filsus Muslim. Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan 

filsafat, 1(02). 

Abidin, M. Z. (2021). Dinamika Pemikiran Klasifikasi Ilmu Dalam Khazanah Intelektual Islam 

Klasik. Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 20(1). 

Silva, M. I. (2024). Landasan Filosofis Ilmu Dalam Perspektif Barat Dan Islam: Tinjauan 

Ontologi Dan Epistemologi. Al-Ittihad: Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam, 10(2). 

Yusuf, M., al-Rasyid, H. H., & Latif, M. (2024). Konsep Emanasi Filsuf Islam dan 

Hubungannya dengan Teori Sains mengenai Penciptaan Alam Semesta. Jurnal 

Alwatzikhoebillah: Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora, 10(2). 

Wibowo, M. T., Salminawati, S., Sitepu, N. A. S., & Nasution, N. (2025). Telaah Tiga Pilar 

Utama Filsafat Sains Menurut Perspektif Barat dan Islam. PEMA, 5(1). 

Amalia, M., & Sya’roji, S. R. (2024). Al-Kindi: Filsuf Muslim Pertama dan Relevansinya dalam 

Pendidikan Islam Kontemporer. Intelektualita, 13(2). 

Hayati, I. K., Istiqliana, A., Lathifah, N., Tausiah, A., & Parhan, M. (2025). Jejak Filsafat 

Dalam Dunia Islam: Struktur, Objek, Dan Evolusi Klasifikasi Ilmu. CENDEKIA: Jurnal 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli


Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli                Vol. 08, No. 1, Februari 2026 

 

-179- 

Studi Keislaman, 11(1). 

Zaki, M. (2025). Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad 

Pertengahan. NIHAYAH: Journal of Islamic Studies, 1(1). 

Harahap, K. (2022). Sumber-Sumber Filsafat Islam Urgensi Filsafat Islam Serta Tokoh-Tokoh 

Filsafat Islam. Journal of Social Research, 1(4).. 

 

 
 

 

 

 

https://journalversa.com/s/index.php/jkli

