Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

ONTOLOGI OBJEK ILMU DALAM ISLAM (PERSPEKTIF TOKOH-
TOKOH PEMIKIRAN ISLAM)

Sulastri!, Budi Handrianto?, Hasbi Indra3
Universitas Ibn Khaldun Bogor!2?3

sulastriitz@gmail.com!, budi.handri@gmail.com?, hasbi.indra@uika-bogor.ac.id?

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep ontologi objek ilmu dalam Islam
melalui perspektif para tokoh pemikiran Islam. Dalam Islam, objek ilmu tidak
dipahami semata-mata sebagai realitas empiris, melainkan mencakup seluruh
wujud (al-maujudat), baik yang bersifat fisik (al-maujudat al-hissiyyah), rasional
(al-maujudat al-‘aqliyyah), maupun metafisis (al-maujudat al-ghaybiyyah).
Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka dengan pendekatan analisis
filosofis terhadap karya-karya tokoh Islam seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Al-
Ghazali. Hasil kajian menunjukkan bahwa para tokoh tersebut memandang objek
ilmu sebagai realitas yang bertingkat, mulai dari yang bersifat material hingga yang
bersifat spiritual dan ilahiah. Al-Kindi menekankan keteraturan wujud sebagai
dasar pengetahuan, Al-Farabi mengembangkan hierarki eksistensi yang terstruktur,
sedangkan Al-Ghazali menegaskan keterkaitan antara pengetahuan rasional dan
realitas metafisis. Temuan ini menegaskan bahwa ontologi objek ilmu dalam Islam
bersifat holistik, integratif, dan berorientasi pada pengenalan hakikat wujud serta
Tuhan sebagai realitas tertinggi. Dengan demikian, kajian ini berkontribusi pada
penguatan paradigma ilmu dalam Islam yang tidak tereduksi pada empirisme, tetapi
mencakup dimensi rasional dan spiritual secara terpadu.

Kata Kunci: Ontologi, Objek Ilmu, Filsafat Islam, Tokoh Pemikiran Islam,
Epistemologi Islam.

Abstract

This study aims to examine the ontological concept of the objects of knowledge in
Islam from the perspectives of Islamic thinkers. In Islamic the objects of knowledge
are not limited to empirical reality but encompass all forms of existence (al-
maujudat), including physical (al-maujudat al-hissiyyah), rational (al-maujudat al-
‘agliyyah), and metaphysical (al-maujudat al-ghaybiyyah) realms. This research
employs a literature-based method with a philosophical analytical approach to the
works of major Islamic thinkers such as Al-Kindi, Al-Farabi, and Al-Ghazali. The
findings reveal that these scholars conceive the objects of knowledge as a
hierarchical structure of reality, ranging from material existence to spiritual and
divine realms. Al-Kindi emphasizes the order of being as the foundation of
knowledge, Al-Farabi develops a structured hierarchy of existence, while Al-
Ghazali highlights the integration of rational knowledge with metaphysical reality.
This study demonstrates that the ontological framework of knowledge in Islam is

-161-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli
mailto:sulastriitz@gmail.com1
mailto:budi.handri@gmail.com2
mailto:hasbi.indra@uika-bogor.ac.id3

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

holistic, integrative, and oriented toward understanding the ultimate reality of
existence and God as the highest truth. Therefore, this research contributes to
strengthening the Islamic paradigm of knowledge that transcends empirical
reductionism and integrates rational and spiritual dimensions.

Keywords: Ontology, Objects Of Knowledge, Islamic Philosophy, Islamic Thinkers,
Islamic Epistemology

PENDAHULUAN

Ilmu merupakan salah satu pilar utama dalam peradaban Islam.! Al-Qur’an dan hadis
menempatkan ilmu sebagai sarana utama bagi manusia untuk mengenal Tuhan, memahami diri,
dan mengelola alam semesta.” Namun, di balik pembahasan tentang metode dan tujuan ilmu,
terdapat persoalan yang lebih mendasar, yaitu tentang apa yang sebenarnya menjadi objek ilmu
itu sendiri. Persoalan ini bersifat ontologis karena berkaitan dengan hakikat realitas yang dapat
diketahui oleh manusia.’ Dalam tradisi pemikiran modern, objek ilmu sering direduksi pada
realitas empiris dan material yang dapat diobservasi secara indrawi. Pendekatan semacam ini
melahirkan paradigma positivistik yang membatasi pengetahuan hanya pada apa yang terukur
dan terverifikasi secara eksperimental.* Akibatnya, dimensi metafisis, spiritual, dan transenden
cenderung dikeluarkan dari wilayah keilmuan. Padahal, dalam perspektif Islam, realitas tidak
hanya terdiri dari yang tampak, tetapi juga yang gaib dan yang rasional.’

Islam memandang seluruh wujud sebagai ciptaan Allah yang memiliki makna dan tujuan.
Oleh karena itu, segala sesuatu yang ada, baik yang bersifat fisik, psikis, maupun metafisis,
pada hakikatnya dapat menjadi objek ilmu.® Konsep ini melahirkan pandangan ontologis yang
luas dan integratif, di mana ilmu tidak hanya berurusan dengan alam materi, tetapi juga dengan

jiwa, akal, dan realitas ilahiah. Inilah yang membedakan paradigma ilmu dalam Islam dari

! Fadilla, I. N., Salsabilah, N., Fradhita, 1. K. F., Aulia, A. T., & Kurniawan, T. (2025). Tanggung Jawab Ilmuan
Muslim Dalam Membangun Peradaban Yang Adil Dan Beretika Berlandaskan Al Qur’an Dan Sunnah.
Jurnal Media Akademik (JMA), 3(11), 8

2 Elwahdiyah, A., Yusuf, K. M., & Hasbi, M. R. (2025). Ilmu Dalam Perpsekptif Al-Qur’an. Didaktik: Jurnal
Ilmiah PGSD STKIP Subang, 11(04), 227

3 Rokhmah, D. (2021). Iimu dalam tinjauan filsafat: ontologi, epistemologi, dan aksiologi. CENDEKIA: Jurnal
Studi Keislaman, 7(2), 177

4 Halik, A. (2020). Ilmu pendidikan islam: perspektif ontologi, epistemologi, aksiologi. Istigra: Jurnal Pendidikan
dan Pemikiran Islam, 7(2), 12

> Basuki, B., Rahman, A., Juansah, D. E., & Nulhakim, L. (2023). Perjalanan menuju pemahaman yang mendalam
mengenai ilmu pengetahuan: studi filsafat tentang sifat realitas. Jurnal ilmiah global education, 4(2), 726

¢ Hasibuan, A. D., & Purba, H. (2024). Tujuan Penciptaan Manusia: Perspektif llmu Kalam, Tasawuf, Filsafat,
dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam. ALACRITY: Journal of Education, 334

-162-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

paradigma sekuler modern.” Para tokoh pemikiran Islam seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Al-
Ghazali memberikan kontribusi besar dalam merumuskan pandangan tentang wujud dan ilmu.®
Mereka tidak hanya membahas bagaimana manusia mengetahui, tetapi juga apa yang diketahui.
Al-Kindi menekankan keteraturan dan rasionalitas realitas, Al-Farabi mengembangkan hierarki
wujud yang sistematis, sedangkan Al-Ghazali mengintegrasikan pengetahuan rasional dengan
dimensi spiritual dan metafisis.” Perbedaan penekanan di antara para tokoh tersebut
menunjukkan bahwa konsep objek ilmu dalam Islam tidak bersifat tunggal dan sederhana,
melainkan kaya dan berlapis.!® Namun, di balik perbedaan tersebut, terdapat kesamaan
fundamental, yaitu pengakuan bahwa realitas yang menjadi objek ilmu melampaui batas-batas
materi dan pengalaman indrawi. Dengan demikian, ontologi ilmu dalam Islam bersifat lebih
luas, dalam, dan bermakna.'!

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berupaya mengkaji ontologi objek ilmu
dalam Islam melalui perspektif tokoh-tokoh pemikiran Islam. Kajian ini penting untuk
memperjelas landasan filosofis ilmu dalam Islam serta menunjukkan relevansinya dalam
menghadapi krisis reduksionisme dan sekularisasi ilmu di dunia modern. Dengan memahami
hakikat objek ilmu secara utuh, diharapkan dapat dibangun paradigma keilmuan yang lebih

seimbang antara akal, wahyu, dan realitas.

KAJIAN PUSTAKA
1) Hakikat Ontologi Merujuk pada Keberadaan

Ontologi secara etimologi bermula dari bahasa Yunani, yaitu dari kata ontos dan logos.
Ontos dimaknai dengan suatu bentuk dan logos diartikan sebagai pengetahuan. Menurut
pandangan tokoh lain, akar kata dari ontologi yakni kata on sinonim dengan being, dan .logo
dengan logika.!? Ontologi juga The theory of being qua being, artinya teori yang berbicara

seputar keberadaan sebagai keberadaan. Bidang utama dalam kajian filsafat yaitu ontologi,

7 Shofiyah, N., Sumedi, S., Hidayat, T., & Istianah, I. (2023). Tujuan Penciptaan Manusia Dalam Kajian Al-
Quran. ZAD Al-Mufassirin, 5(1), 5

8 Miftah, M., & Nursikin, M. (2025). Etika Pendidikan Dalam Islam: Analisis Pemikiran Al-Farabi Dan Al-Kindi.
Tasyri’: Jurnal Tarbiyah—Syari’ah Islamiyah, 32(02), 121

% Anggraina, Y. A. (2025). Integrasi Wahyu dan Akal dalam epistemology Islam: Studi Literatur Berbasis Al
Qur’an dan Pemikiran Filsus Muslim. Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan filsafat, 1(02), 103

10 Abidin, M. Z. (2021). Dinamika Pemikiran Klasifikasi Ilmu Dalam Khazanah Intelektual Islam Klasik. Jurnal
Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 20(1), 3

1" Silva, M. 1. (2024). Landasan Filosofis Ilmu Dalam Perspektif Barat Dan Islam: Tinjauan Ontologi Dan
Epistemologi. Al-Ittihad: Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam, 10(2), 5

12 Albadri, P. B., Ramadani, R., Amanda, R., Nurisa, N., Safika, R., & Harahap, S. S. (2023). Ontologi Filsafat.
PRIMER: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 1(3), 312

-163-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

yang mempersoalkan tentang hakikat dari keberadaan semua hal yang ada, secara sistematis
dikaitkan dengan hukum sebab akibat.!* Menurut Zaqiah dan Rusdiana (2014) menjelaskan
bahwa secara umum ontologi merupakan istilah yang dimaknai sebagai sebuah ilmu yang
mencoba mengungkap esensi segala sesuatu yang ada.'* Kajian ontologi pada hakikatnya untuk
menjelaskan kondisi sesungguhnya, dan bukan kondisi yang sifatnya sementara dan terus
berubah. ! Definisi ontologi menurut The Liang Gie yakni ontologi termasuk dari filsafat dasar,
di dalam kajiannya mencoba mengungkapkan sebuah makna meliputi persoalan seperti: apa
maksud dari ada, sesuatu yang ada, apakah kelompok dari suatu yang ada tersebut, apa sifat
dasar kenyataan yang ada, apakah metode yang tidak sama dalam wujud atas bagian klasifikasi
serta dapat diterima logika yang berbeda (seperti objek fisik, definisi umum, abstraksi dan
bilangan) mampu untuk dinyatakan ada.'® Kajian ontologi mencoba mengungkapkan hakikat
dari keberadaan sesuatu yang keberadaannya memang diyakini ada oleh manusia.

Ontologi merupakan kajian umum dalam pembahasan filsafat ilmu. Salah satu bagian dari
ontologi yaitu metafisika yang bersifat spekulatif.!” Ontologi juga dikatakan sebagai persamaan
metafisika yang suatu kajian filsafat guna memutuskan sifat nyata dan asli dalam bahasa inggris
dinyatakan dengan real nature, pada sebuah benda agar dapat menentukan makna, pola dan
prinsip benda yang dimaksud. Hakikat dari sesuatu yang ada juga merupakan sebuah spekulatif
dan membutuhkan pemikiran empiris untuk pembuktiannya. Dalam ontologi, pembahasan
mengenai hakikat (yang ada) dilakukan secara menyeluruh (universal). Segala realitas yang ada
dengan berbagai bentuknya oleh ontologi dikaji dan dicari inti dari keberadaannya dalam
kenyataan yang sebenarnya. Persoalan yang tidak dapat diraih hanya dengan menggunakan
panca indera, kemudian dicari hakikatnya dengan bantuan ontologi. Ontologi di dasari oleh
analisa objek materi dari ilmu tertentu, berkaitan dengan objek empiris.'®

Kesimpulan akhir dari pembahasan tersebut bahwa ontologi mengkaji sebuah realitas

yang ada (kenyataan sebenarnya). Mempersoalkan keberadaan segala sesuatu, mulai dari asal

13 Riadi, D., Suradi, A., Sulistri, S., Anggita, L., & Norvaizi, 1. (2025). Relevansi Ontologis dalam Perkembangan
Filsafat llmu Pengetahuan. Abdurrauf Journal of Education and Islamic Studies, 2(1), h.2685

14 Abidin, Z., Nurwahidin, M., & Sudjarwo, S. (2022). Konsep ontologi filsafat ilmu dalam pendidikan karakter
di sekolah dasar. Journal of Innovation Research and Knowledge, 2(7), 2684

15 Artino, B. T. M. A. P., Winarno, A., & Subagyo, S. (2026). Ontologi Sains Fondasi Filosofis Ilmu Pengetahuan
Di Era Modern. Jurnal Rumpun Manajemen dan Ekonomi, 3(1), 292

16 Putawa, R. A. Relasi Alam Pikiran Matematika dan Realitas: Telaah Pemikiran Filsafat Matematika the Liang
Gie, 142

17 Angraini, D. A. (2023). Harmonization or Harmony, Al-Kindi, Philosophy and Religion. Journal of Islamic
Thought and Philosophy, 2(1), 12

18 Ainiy, N. (2022). Pendekatan Filsafat Dalam Kajian Islam: Teori Dan Praktik. An-Natiq Jurnal Kajian Islam
Interdisipliner, 2(1), 75

-164-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

mula kemunculannya dan kegunaan sesuatu tersebut. Inti dari ontologi yaitu sebuah pertanyaan
apa yang digunakan untuk mempertanyakan keberadaan yang ada.'® Ontologi merupakan awal
mula dari terciptanya sebuah spekulasi. Meskipun ontologi hanya menciptakan
asumsi/spekulasi atau umum dikenal dengan hipotesa, asumsi ini dapat digunakan sebagai titik
tolak awal dari sebuah perkembangan pemikiran yang empiris.?’ Pandangan determinisme yang
dikembangkan William Hamilton (1788-1856) bahwa sifat empiris yang diperlihatkan materi
serta gerak sifatnya menyeluruh/umum. Walaupun pemikiran empiris merupakan senjata
ampuh untuk saat ini, namun tidak akan tercipta sebuah pengetahuan empiris tanpa adanya

asumsi-asumsi dari pemikiran ontologis.’!

2) Klasifikasi Wujud Mutlak dan Nibsi

Dalam ontology Islam, wujud mutlak merujuk pada keberadaan Allah yang tunggal,
sempurna, dan tidak bergantung pada apa pun, sementara wujud Nibsi merupakan keberadaan
makhluk atau ciptaan yang beragam, terbatas, dan bergantung pada wujud mutlak tersebut.??
Klasifikasi ini menunjukkan hierarki keberadaan dimana Allah berada dipuncak sebagai
sumber segala wujud, dan makhluk-makhluk berada dibawah-Nya dalam tingkatan eksistensi
yang berbeda.

1. Wujud Mutlak (Wajib al-Wujud). Dalam ontologi Islam, wujud mutlak merujuk kepada
Allah SWT sebagai eksistensi yang ada dengan sendirinya.”® Ibn Sina menyebutnya
sebagai necessary being, yaitu keberadaan yang mustahil tidak ada. Karakteristiknya
meliputi, tidak bergantung pada sebab apa pun, memiliki kesempurnaan total, tidak terikat
ruang, waktu, atau perubahan, menjadi sumber bagi seluruh wujud yang lain.?* Al-Farabi
memandang Wajib al-Wujud sebagai realitas pertama (al-mawjud al-awwal) yang darinya
seluruh bentuk wujud memancar (emanasi).

2. Wujud Nisbi (Mumkin al-Wujud). Wujud nisbi yakni segala bentuk keberadaan selain

Allah. Disebut mumkin karena keberadaannya mungkin ada dan mungkin tidak ada.

19 Alsha, D. L., & Thamrin, H. (2021). Konsep Ontologi dalam Ekonomi Islam. Syarikat: Jurnal Rumpun Ekonomi
Syariah, 4(2), 35

20 Malian, S. (2010). Perkembangan Filsafat Ilmu Serta Kaitannya Dengan Teori Hukum. Unisia, 33(73), 65

2l Adnan, G. (2020). Filsafat Umum. Ar-Raniry Press, 6

22 Yusuf, K. M. (2025). Ontologi Sebagai Dasar Pembentukan Integrasi Sains dan Islam. Didacta: Journal Of
Educational Studies, 1(2), 92-97, 95

23 Maftukhin, M., & Khamami, A. R. (2018). Metode dan Pendekatan Pembuktian Wujud Tuhan: Studi Pemikiran
Muhammad Igbal dan Bediuzzaman Said Nursi. Ulul Albab, 19(2), 293

2 Dzawalfi, A. A. (2021). Wahdat al-Wujud Ibn ‘Ata’Allah al-Sakandari Perspektif Tasawuf Falsafi. Penerbit A-
Empat, 29

-165-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

Konsepsi ini mencakup; Realitas material: alam semesta, benda, makhluk hidup. Realitas
immaterial: akal, ruh, malaikat. Realitas konseptual: angka, nilai, dan entitas akliah,
Realitas i‘tibari: hukum, struktur sosial, dan norma. Keberadaan ini bersifat terbatas,
mengalami perubahan, dan membutuhkan sebab luar untuk eksistensinya. Hakekat wujud
dalam pemikiran Ibnu 'Arabi tidak terlepas dari pokok ajaran tasawuf filosofisnya,
wahdatu al-wujud, yang melihat realitas alam, manusia dan Tuhan dalam suatu hubungan
spiritual dalam wujud yang tran-sendent. Ditempatkan Wujud yang Mutlak sebagai
Wujud Yang Maha Tinggi sekaligus menjadi hakekat segala yang maujud. Wujud Mutlak
sebagai wujud Yang Maha Tinggi berbeda dengan wujud yang ada di luar diri-Nya. Dia
Maha Tinggi dari apa-apa yang nampak.>> Hanya saja apa yang nampak bukanlah terpisah
dari sisi keberadaan-Nya, dan dapat melindungi-Nya dari sisi apapun. Sebab tanpa
keberadaanNya segala yang ada tidak mungkin adanya. Dari-Nya lah segala yang ada
berawal, dan kepada-Nya akan kembali dan berakhir. Keberadaan-Nya meliputi segala
yang ada, dan se-gala yang ada tidak lain kecuali penampakan bagi diri-Nya lewat as'ma
dan si-fat-Nya, seperti dikatakan Ibnu 'Arabi:
25k bl e Canfill g a5 Al 45 sh JKIG Alladl s lhas I3 0 Y1 24 50 o & L 40
a) iy adaia 83068 Baa) 5 add Allad) 3l e
“Di sana tidak ada wujud kecuali Allah Ta'ala, sifat dan af al-Nya. Maka semua-nya
adalah la, dengan-Nya segala sesuatu yang ada, dari-Nya segala sesuatu berasal, serta
kepada-Nya segala sesuatu akan kembali. Jika seandainya la tertutupi walau sekejap
matapun dari alam, maka alam ini akan lenyap de-ngan sekejap mata. Karenanya
kekekalan alam adalah dengan pemeliharaan Nya serta perhatian-Nya terhadap alam.”
Ibnu Arabi dalam melihat Tuhan tidaklah hanya sebagai Tuhan Yang Satu, akan tetapi
Tuhan adalah hakekat dari segala yang ada, la merupakan Wujud Yang Mutlak, sumber
dari segala muujud. Segala yang ada bersifat ba haru ajam binasa atau adam, dan
semuanya akan kekal kepada-Nya. Tidak ada baginya wujud yang abadi kecuali ain
revenus zatnya yang tunggal la lah ain (esensi) dari segala yang ada.?®

3. Keterkaitan Alam dan hukum yang berlaku dengan Allah. Alam semesta menjalankan

25 Afandi, A. (1990). Pemikiran Ibnu ‘Arabi Tentang Hakekat Wujud. Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, (41),
32

26 Syalafiyah, N., & Harianto, B. (2021). Konsep Teologi Dan Politik Al-Farabi. Islamic Law: Jurnal Siyasah,
6(1). 26

-166-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

hukum-hukum sesuai kehendak Allah.?’” Hukum-hukum ini tidak bersifat kebetulan atau
mandiri, melainkan merupakan ketetapan Allah untuk menjaga keteratutran ciptaan.?®
Dimana alam sebagai tanda kebesaran Allah, seperti fenomena alam, hujan yang
menghidupkan bumi, merupakan manifestasi kekuasaaan dan dan kehendak allah dan
alam bukan sekadar objek fisik, tetapi juga sarana untuk mengurangi dan mengingat
eksistensi Allah, serta untuk menerapkan nilai-nilai seperti menjaga kelestarian alam
sebagai bentuk syukur.?

4. Hukum Alam sebagai Sunnatullah. Dalam pandangan Islam, hukum alam (ratural law)
yakni aturan atau ketetapan yang Allah tetapkan untuk mengatur keteraturan alam
semesta. Semua yang terjadi di alam ini, baik dilangit maupun dibumi, berlangsung sesuai
dengan ketentuan yang pasti dan tidak berubah. Mewujudkan kesejahteraan hidup,
kemaslahatan umum dan menjaga kelestarian lingkungan hidup dari kemusnahan maupun
kerusakan (Al-A'raf ayat 10):

03K G S8 (il g 21 Ul 5 o 31 3 (&G 05
"Sesungguhnya Kami telah menempatkan kamu sekalian di muka bumi dan Kami adakan
bagimu di muka bumi (sumber) penghidupan. Amat sedikitlah kamu bersyukur." (Q.S Al-
A'raf: 10).
Ayat ini menjelaskan bahwa Allah berfirman mengingatkan hamba-Nya, bahwa Allah
telah menjadikan bumi sebagai tempat tinggal, dan di dalamnya Allah menciptakan
gunung-gunung, sungai-sungai, dan rumah tempat tinggal.** Allah membolehkan mereka
mengambil berbagai manfaat yang ada padanya, memperjalankan bagi mereka awan
untuk mengeluarkan rezeki dari bumi tersebut. Dan di bumi itu juga Allah menjadikan
bagi mereka sumber penghidupan dan berbagai macam sarana buat berusaha dan
berdagang bagi mereka. Namun dengan semuanya itu, kebanyakan dari mereka tidak
bersyukur.
Dalam ontology Islam, hukum alam yaitu sunnatullah, berupa ketetapan atau hukum pasti
yang ditetapkan Allah untuk mengatur mekanisme alam semesta, bersifat mutlak, tetap,

dan otomatis yang juga mencangkup tatanan sosial dan sejarah manusia. Memahami

27 Ridlo, S. (2022). Konsepsi Keterkaitan Manusia dengan Alam Semesta dalam Fenomena Global Warming.
Scholastica: Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 4(2), 214

28 Yahaya, M. H. (2012). Alam Semesta Dan Bencana Alam Dari Perspektif Agama Dan Sains. Journal of Human
Development and Communication, 1(20), 74

2 Jamarudin, A. (2010). Konsep Alam Semesta Menurut Al-Quran. Jurnal Ushuluddin, 16(2), 142

30 Aini, N. A. (2020). Relasi Antara Peran Manusia Sebagai Khalifah Dengan Kerusakan Alam Perspektif Al-
Qur’an. At-Tibyan, 3(1), 40

-167-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

3)

sunnatullah berarti memahami hakikat realitas alam semesta yang bersumber dari Allah
dan berfungsi sebagai jalan untuk mengenal serta mengabdi kepada-Nya, serta sebagai
sumber ilmu pengetahuan melalui observasi empiris.*! Contoh hukum alam yang pertama
hukum gravitasi yang mana benda yang dilempar ke atas akan jatuh, yang kedua hukum
sebab-akibat yaitu setiap sebab pasti menghasilkan akibat dan yang ketiga siklus air
seperti air menguap, membentuk awan, turun sebagai hujan. Ini semua menunjukkan

adanya keteraturan yang dapat dipelajari, diprediksi, dan dimanfaatkan manusia.

Aliran-Aliran dalam Ontologi

Mempelajari pemahaman ontologi muncul beberapa pandangan-pandangan pokok

masing-masing pertanyaan menimbulkan beberapa sudut pandang mengenai ontologi, sehingga

lahir lima filsafat, yaitu sebagai berikut.

Monoisme. Paham ini menganggap bahwa hakikat yang berasal dari kenyataan adalah
satu saja, tidak mungkin dua. Haruslah satu hakikat saja sebagai sumber yang asal, baik
berupa materi maupun rohani.>> Paham ini terbagi menjadi dua aliran:

a. Materialisme. Aliran ini menganggap bahwa sumber yang asal itu adalah materi,
bukan rohani. Aliran ini sering disebut naturalisme. Menurutnya bahwa zat mati
merupakan kenyataan dan satu-satunya fakta yang hanyalah materi, sedangkan jiwa
atau ruh tidaklah merupakan suatu kenyataan yang berdiri sendiri.

b. Idealisme. Sebagai lawan dari materialisme yang dinamakan spriritualismee.
Idealisme berasal dari kata ‘ideal’ yaitu suatu yang hadir dalam jiwa.>* Aliran ini
beranggapan bahwa hakikat kenyataan yang beraneka ragam itu semua berasal dari
ruh (sukma) atu sejenis dengannya, yaitu sesuatu yang tidak terbentuk dan

menempati ruag. Materi atau zat ini hanyalah suatu jenis dari penjelmaan ruhani.

2. Dualisme. Aliran ini berpendapat bahwa benda terdiri dari dua macam hakikat sebagai

asal sumbernya, yaitu hakikat materi dan ruhani, benda dan ruh, jasad dan spirit. Materi
bukan muncul dari benda, sama-sama hakikat, kedua macam hakikat tersebut masing-

masing bebas dan berdiri sendiri, sama-sama azali dan abadi, hubungan keduanya

31 Umar, M., Kurniati, K., & Misbahuddin, M. (2022). Hukum Islam: Antara Wahyu Tuhan Dan Pemikiran

Manusia. Bustanul Fuqaha: Jurnal Bidang Hukum Islam, 3(3), 262

32 Fahman, A. F. N, Derajat, F. S., & Suyuti, N. A. (2025). Aliran-aliran Modernisme: Rasionalisme, Empirisme

dan Materialisme. Al-Mustagbal: Jurnal Agama Islam, 2(1), 38

33 Hidayati, N. Kajian Ontologi llmu Pengetahuan: Materialisme Dan Naturalisme. Ontologi Epistemologi

Aksiologi, 50

34 Sitorus, F. K. (2017). Dualitas Idealisme dan Materialisme. Extension Course Filsafat (ECF), 1

-168-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

menciptakan kehidupan di alam ini.>*> Tokoh paham ini adalah Descartes (1596-1650 SM)
yang dianggap sebagai bapak filsuf modern).

3. Pluralisme. Paham ini beranggapan bahwa segenap macam bentuk merupakan kenyataan.
Pluralisme tertolak dari keseluruhan dan mengakui bahwa segenap macam bentuk itu
semuanya nyata, tokoh aliran ini pada masa Yunani kuno adalah Anaxagoras dan
Empedcoles, yang menyatakan bahwa substansi yang ada itu terbentuk dan terdiri dari
empat unsur, yaitu tanah, air, api dan udara.

4. Nihilisme. Berasal dari bahasa Yunani yang berati nothing atau tidak ada. Istilah
Nihilisme dikenal oleh Ivan Turgeniev dalam novelnya Fadhers an Children yang
ditulisnya pada tahun 1862 di Rusia.>” Doktrin tentang Nihilisme sebenarnya sudah ada
sejak zaman Yunani kuno, yaitu pada pandangan Grogias (483-360 SM) yang
memberikan tiga proporsi tentang realitas.

5. Agnostisime. Berasal dari bahasa Grik Agnostos yang berarti unknow. A artinya not, Gno
artinya know. Paham ini mengingkari kesanggupan manusia untuk mengetahui hakikat
benda.’® Baik hakikat materi maupun hakikat ruhani. Timbulnya aliran ini dikarenakan
belum dapatnya orang mengenal dan mampu menerangkan secara konkret akan adanya
kenyataan yang berdiri sendiri dan dapat kita kenal. Jadi paham ini mengenai
pengingkaran tau penyangkalan terhada kemampuan manusia mengetahui hakikat benda
baik materi maupun ruhani. Aliran ini mirip dengan skeptisisme yang berpendapat bahwa
manusia diragukan kemampuannya mengetahui hakikatnya, namun tampaknya

agnotisisme lebih dari itu karena menyerah sama sekali

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan

(library research), karena objek kajiannya berupa konsep, gagasan, dan konstruksi pemikiran

3 Aini, K. D. N., & Lazuardy, A. Q. (2020). Kritik Dualisme dalam Pendidikan Islam. Prosiding Konferensi
Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains, 2, 308

3 Ibad, M., Adenan, A., Hajar, S., Putri, A. D., Aditya, R., & Saputri, I. A. (2025). Relevansi Filsafat Islam
dengan Tantangan Dunia Modern: Globalisai dan Pluralisme. Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial
Dan Pengabdian Kepada Masyarakat, 5(3), 956

37 Dealova', D. N., & Ediyono, S. Pemahaman Nihilisme: Implikasinya Terhadap Depresi di Era Modernisme, 4

38 Muchyiddin, A. K., & Rizqi, A. F. (2025). Manusia Sebagai Hamba: Mengatasi Agnostik Agama Melalui
Pemahaman Tauhid menurut Naquib Al-Attas. Hadara: Journal of Da'wah and Islamic Civilization, 1(2),
245

-169-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

para tokoh Islam tentang ontologi dan objek ilmu.?* Pendekatan yang digunakan yaitu filsafat
ilmu dan filsafat Islam, khususnya pendekatan ontologis, untuk menelaah bagaimana para
pemikir Islam memahami hakikat wujud dan realitas sebagai objek pengetahuan.*’ Melalui
pendekatan ini, penelitian berupaya menelusuri dasar-dasar metafisis, rasional, dan spiritual
yang membentuk konsepsi objek ilmu dalam tradisi intelektual Islam. Sumber data penelitian
terdiri atas data primer dan data sekunder.*! Data primer diperoleh dari karya-karya utama tokoh
pemikiran Islam yang membahas tentang ilmu, wujud, dan realitas, seperti karya Al-Kindi, Al-
Farabi, dan Al-Ghazali.** Sementara itu, data sekunder berasal dari buku, artikel jurnal, dan
penelitian ilmiah yang mengkaji filsafat Islam dan ontologi.** Pengumpulan data dilakukan
melalui studi dokumentasi dan penelusuran literatur yang relevan, baik dari sumber klasik
maupun kontemporer. Analisis data dilakukan dengan metode analisis isi dan analisis filosofis.
Setiap konsep yang berkaitan dengan objek ilmu dan struktur realitas diidentifikasi,

diklasifikasikan, dan ditafsirkan secara kritis sesuai dengan kerangka ontologi Islam.**

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Pemikiran Al-Kindi (801-873 M) tentang Al-Falsafah Al-Ula

Al-Kindi , alkindus, yakni Abu Yusuf Ya kub ibn Ishaq ibn Sabbah ibn Imran ibn Ismail
Al-Ash’ats ibn Qais Al-Kindi, lahir di Kufah, (Iraq), tahun 801 M, pada masa khalifah Harun
Al-Rasyid (786—809 M) dari dinasti Bani Abbas (750-1258 M). Nama Al-Kindi sendiri
dinisbatkan kepada marga atau suku leluhurnya, salah satu suku besar zaman pra-Islam.*’
Menurut Faud Ahwani , Al-Kindi lahir dari keluarga bangsawan, terpelajar, dan kaya. Ismail
Al Ash’ats ibn Qais, buyutnya, telah memeluk Islam pada masa Nabi dan menjadi sahabat

Rasul. Mereka kemudian pindah ke Kufah. Di Kufah, ayah Al-Kindi, Ishaq ibn Shabbah ,

3 Yusuf, M., al-Rasyid, H. H., & Latif, M. (2024). Konsep Emanasi Filsuf Islam dan Hubungannya dengan Teori
Sains mengenai Penciptaan Alam Semesta. Jurnal Alwatzikhoebillah: Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi,
Humaniora, 10(2), 502

40 Wibowo, M. T., Salminawati, S., Sitepu, N. A. S., & Nasution, N. (2025). Telaah Tiga Pilar Utama Filsafat
Sains Menurut Perspektif Barat dan Islam. PEMA, 5(1), 26

41 Amalia, M., & Sya’roji, S. R. (2024). Al-Kindi: Filsuf Muslim Pertama dan Relevansinya dalam Pendidikan
Islam Kontemporer. Intelektualita, 13(2), 371

4 Hayati, 1. K., Istigliana, A., Lathifah, N., Tausiah, A., & Parhan, M. (2025). Jejak Filsafat Dalam Dunia Islam:
Struktur, Objek, Dan Evolusi Klasifikasi Ilmu. CENDEKIA: Jurnal Studi Keislaman, 11(1), 79

4 Zaki, M. (2025). Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan. Nihayah:
Journal of Islamic Studies, 1(1), 23

44 Harahap, K. (2022). Sumber-Sumber Filsafat Islam Urgensi Filsafat Islam Serta Tokoh-Tokoh Filsafat Islam.
Journal of Social Research, 1(4), 279

4 Umar, U., & Santalia, 1. (2022). Pemikiran Al-Kindi: Dalam Sebuah Kajian Filsafat. Innovative: Journal Of
Social Science Research, 2(1), 761

-170-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

menjabat sebagai gubernur, pada masa khalifah Al-Mahdi (775-785 M), Al-Hadi (785-876
M), dan Harun Al-Rasyid (786-909 M), masa kekuasaan Bani Abbas (750—1258 M).

Menurut Al-Kindi filsafat merupakan ilmu tentang hakikat segala sesuatu yang dipelajari
orang menurut kadar kemampuannya, yang mencakup ilmu keTuhan-an (rububiyyah), ilmu
keesaan (wahdaniyyah), ilmu keutamaan (fadhilah), semua ilmu-ilmu yang bermanfaat dan
bagaimana cara memperolehnya, serta bagaimana cara menjauhi perkara-perkara yang
merugikan.*® Dari pembagian tersebut, maka ilmu yang utama dan paling tinggi derajatnya
yaitu ilmu ke-Tuhan-an atau disebut sebagai filsafat pertama (alfalsafah al- ‘ula), karena filsafat
pertama merupakan ilmu yang membahas tentang kebenaran pertama (i/mu ‘I-haqqi’ I-awwal)
yang merupakan sebab bagi semua kebenaran.*” Dalam pandangan itulah Al-Kindi mengatakan
bahwa mempelajari ilmu rububiyyah akan membuat seorang filosof lebih sempurna, karena
pengetahuan seseorang tentang “sebab” jauh lebih mulia daripada pengetahuan tentang akibat.*®
Jadi tujuan akhir seorang filosof sangat teoritis, yaitu mengetahui kebenaran, dan bersifat

amalan, yaitu mewujudkan kebenaran tersebut dalam tindakan. Semakin dekat kepada

kebenaran, semakin dekat dengan kesempurnaan.
3° 2 PR @z P R - L
Olaill 4555 e (5835 L (5 ATl 5h A 0 alls

“Yang demikian itu karena sesungguhnya Allah, Dialah Yang Maha Benar, dan apa saja
yvang mereka sembah selain Dia adalah batil.”(QS. Al-Hajj: 62)

Pendapat al-Kindi tentang Tuhan terdapat dalam tulisannya yang berjudul Fi al-Falsafat
al-Ula dan Fi Wahdaniyyat Allah wa Tanahi Jirm al-’Alam. Menurut al- Kindi Tuhan yakni
wujud sempurna dan tidak didahului wujud lain.** Tuhan tidak mempunyai hakikat dalam arti
aniah dan mahiah. Tidak aniah karena Tuhan tidak termasuk dalam benda-benda yang ada
dalam alam, bahkan Ia merupakan Pencipta alam.’® Tidak mahiah karena Tuhan tidak

merupakan genus atau Species. Tuhan adalah unik. Ia hanya satu dan tidak ada yang setara

4 Pattimahu, M. A. (2017). Filosof Islam Pertama (AIl-Kindi). Konfrontasi: Jurnal Kultural, Ekonomi Dan
Perubahan Sosial, 4(1), 5

47 Habibah, S. (2020). Filsafat Ketuhanan al-kindi. Dar El-Ilmi: Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan Dan
Humaniora, 7(1), 26

4 Islam, N. (2023). Pemikiran Al-Kindi (Rasional-Religius) Tentang Pendidikan Islam Dan Relevansinya
Terhadap Pendidikan Islam Kontemporer. Madania: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 13(1), 69

4 Aravik, H., & Amri, H. (2019). Menguak Hal-Hal Penting Dalam Pemikiran Filsafat al-Kindi. Jurnal Salam,
197

0 El-Yunusi, M. Y. M., & Rozyan, B. A. (2023). Perbedaan Pola Pikir Al-Kindi Dan Aristoteles Dalam
Memahami Hakikat Tuhan. Jurnal Filsafat Indonesia, 6(1), 47

-171-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

dengan-Nya. Dialah Yang Benar Pertama (al-haqq al-awwal) dan Yang Benar Tunggal (al-
Haqq alAwwal).>! Selain dari-Nya, mengandung arti banyak. Al-Kindi mengemukakan tiga
jalan untuk membuktikan adanya Tuhan, yaitu: 1) Tidak mungkin ada benda yang ada dengan
sendirinya, jadi wajib ada yang menciptakannya dari ketiadaan dan pencipta itulah Tuhan. 2)
Dalam alam tidak mungkin ada keragaman atau keseragaman tanpa keragaman. Tergabungnya
keragaman dan keseragaman bersama-sama, bukanlah karena kebetulan tetapi karena suatu
sebab.? Sebab pertama itulah Tuhan. 3) Kerapian alam tak mungkin terjadi tanpa ada yang
merapikan (mengaturnya), yang merapikan atau yang mengaturkan alam nyata itulah Tuhan.
Berdasarkan prinsip hukum sebab akibat. Sebagaimana telah dijelaskan, semesta ini adalah
terbatas dan tercipta dari ketiadaan. Menurut prinsip sebab akibat, setiap yang tercipta berarti
ada yang mencipta, dan sang pencipta semesta yang dimaksud yaitu Tuhan. Ketika Tuhan
sebagai pencipta dan karya ciptaannya yang berupa semesta ini ada, maka Dia berarti ada. QS.

Az-Zumar ayat 62:
0S5 605 B8 e 335 608 (8 (318 A

“Allah adalah Pencipta segala sesuatu dan Dia Maha Pemelihara atas segala sesuatu.”

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini menegaskan keesaan Allah dalam perbuatan
(tauhid rububiyyah). Segala sesuatu selain Allah ialah makhluk, tercipta setelah sebelumnya
tidak ada. Tidak ada satu pun yang mencipta selain Dia, dan tidak ada sesuatu pun yang keluar
dari kekuasaan-Nya. Kata wakil menunjukkan bahwa Allah mengatur, memelihara, dan
menguasai seluruh ciptaan tanpa membutuhkan bantuan siapa pun. Allah merupakan pencipta
seluruh makhluk dari ketiadaan, dan Dia berdiri sendiri tanpa membutuhkan selain-Nya.

Menurut Al-Kindi Tuhan merupakan wujud yang haqq, yang selalu ada dan pasti ada.
Oleh karena itu, Tuhan merupakan wujud yang sempurna. Yang keberadaanya tidak didahului
oleh wujud lain, wujudnya kekal dan tidak akan ada wujud melainkan denganya.>* Al-Kindi

juga memandang keesaan itu sebagai suatu sifat Allah yang khas. menurutnya, Allah itu esa

3! Mariyanti, N., & Burhanuddin, N. (2023). Pemikiran Al-Kindi tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam Kontemporer. Jurnal Pendidikan Dan Keguruan, 1(10), 3062

32 Marzuban, R. (2024). Al-Kindi dan Konsep Keberadaan Tunggal dalam Rekonstruksi Filsafat Metafisika.
Tanwir: Journal of Islamic Civilization, 1(1), 70

33 Fadilah, A. D., Wibowo, K. M. D. P, Usyanu, Y., & Parhan, M. (2025). Integrasi Filsafat Dan Agama Dalam
Pendidikan Islam: Telaah Pemikiran Al-Kindi Untuk Penguatan Akal Dan Wahyu. Al Qodiri: Jurnal
Pendidikan, Sosial dan Keagamaan, 23(2), 362

>4 Rifai, A., Andari, A. A., & Solihati, E. (2024). Pemikiran Al-Kindi dan Tantangan Pendidikan Islam
Kontemporer. Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 7(01), 233

-172-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

dalam bilangan dan esa dalam zat. Esensi-Nya tidak mengandung kejamakan, tidak ada sesuatu
yang dapat menandingi dan menyerupai-Nya, karena Allah tidak mempunyai materi, tidak
mempunyai citra, tidak mempunyai kualitas dan kuantitas, tidak mempunyai rangkaian, tidak
mempunyai jenis dan macam, Allah itu azali yang tidak boleh tidak ada.> Allah tidak bergerak,
karena dalam gerak itu artinya ada pertukaran yang tidak sesuai dengan wujud Tuhan yang
sempurna, karena zat yang azali itu tidak bergerak, maka zaman tidak berlaku kepadaya, sebab
zaman itu adalah bilangan gerak. Zat itu mempunyai pekerjaan khusus yang disebut “Ibdah”,

artinya menjadikan sesuatu dari tiada.>

B. Pemikiran Al-Farabi (870-950 M) tentang Wujud

Al-Farabi, Alpharabius, yang berarti juga Abu Nashr Muhammad ibn Muhammad ibn
Tarkhan ibn Auzalagh Al-Farabi, lahir di Farab, provinsi Transoxiana, Turkestan, tahun 257
H/870 M. Ayahnya seorang pejabat tinggi militer pada dinasti Samaniyah (819-999 M) yang
menguasai Transoxiana, wilayah otonom dalam kekhalifahan Bani Abbas (758-1258 M).%’
Pendidikan dasarnya ditempuh di Farab, yang penduduknya bermazhab Syafi i (767-820 M),
lalu pindah ke Bukhara. Menurut Ibn Abi Usaibiah (1203—1270 M), di Bukhara ini, Al-Farabi
pernah diangkat sebagai hakim setelah menyelesaikan studi ilmu-ilmu religiusnya. Tetapi,
jabatan ini segera ditinggalkan ketika mengetahui ada seorang guru yang mengajarkan ilmu-
ilmu filosofis; sebuah ilmu yang dasar-dasarnya telah dikenal baik lewat studi kalam (teologi
dialektis) dan ushul al-figh.

[lmu filosofis tertinggi yakni metafisika (al-ilm al-ilahi) karena materi subyeknya berupa
wujud non fisik mutlak yang menduduki peringkat tertinggi dalam hierarki wujud. Dalam
terminology religius, wujud non fisik mengacu kepada Tuhan dan malaikat. Dalam terminology
filosofis, wujud ini merujuk pada Sebab Pertama, sebab kedua, dan intelek aktif. Dalam kajian
metafisika salah satu tujuannya yaitu untuk menegakkan tauhid secara benar. Karena tauhid
merupakan dasar dari ajaran Islam. Segala yang ada selain Allah ialah makhluk, yaitu sesuatu
yang diciptakan adalah baru (hadis). Ruang lingkup metafisika yakni mengenai masalah Tuhan,
wujud-Nya atau kehendak-Nya.’® QS. Az-Zumar [39]: 62

3 Marlena, R. (2021). Filsafat Dan Agama (Ketuhanan, Al-Nafs, dan Alam) dalam Perspektif Al-Kindi. Tekno
Aulama, 1(1), 62

6 Mooduto, M., & Santalia, 1. (2025). Analisis Pemikiran Al-Kindi Dalam Bidang Filsafat. Socius: Jurnal
Penelitian [lmu-Ilmu Sosial, 2(6), 246

T Wiyono, M. (2016). Pemikiran Filsafat Al-Farabi. Substantia: Jurnal llmu-Ilmu Ushuluddin, 18(1), 67

58 Aziz, M. (2015). Tuhan Dan Manusia Dalam Perspektif Pemikiran Abu Nasr Al-Farabi. Jurnal Studi Islam,
10(2), 69

-173-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

OS5 80 (8 Gle 383 505 8 (318 &
“Allah adalah Pencipta segala sesuatu dan Dia Maha Pemelihara atas segala sesuatu.”

Ayat ini menjadi dasar ontologis bahwa segala selain Allah adalah makhluk, sedangkan
Allah bersifat qadim dan tidak diciptakan.

S 3 (A A AT R
“Allah telah ada dan tidak ada sesuatu pun selain-Nya.” (HR. Al-Bukhari)

Hadis ini menjadi dasar kuat konsep metafisika Islam tentang Sebab Pertama (al- ‘illah
al-ula) dan kebaruan alam.

Teori ketuhanan sebagian besar para filosof Islam berlandaskan pada dua asas penting
yaitu tauhid dan tanzih (meng-Esakan dan me-Mahasucikan Tuhan). Karena mereka
memegangi pada peng-Esaan yang mengembalikan sifat-sifat (Tuhan) kepada zat (substansi
Tuhan).>® Oleh karena itu, dalam masalah pembuktian adanya Allah, yang dilakukan pertama
kali oleh al-Farabi yang pertama kali yaitu dengan membedakan wujud dari esensinya. Karena
kita bisa membayangkannya dengan tanpa bisa mengetahui apakah ia itu ada atau tidak. Sebab,
wujud merupakan salah satu aksioma bagi substansi bukan sebagai unsur pengadanya.®
Menurut al-Farabi, prinsip tersebut berlaku bagi selain yang Maha Esa SWT, yang wujudnya
tidak bisa terpisah dari substansi-Nya. Karena la adalah yang Maha Pertama dan harus ada
dengan sendiri-Nya. Pada akhirnyanya bahwa kita tidak membutuhkan pembuktian yang
panjang itu untuk menetapkan eksistensi Allah, dan kita cukup mengetahui zat-Nya untuk
menerima eksistensinya.!

Sehingga mengenai hakikat Tuhan, Al-farabi menyatakan bahwa Allah merupakan wujud
yang sempurna yang ada tanpa suatu sebab, karena apabila ada sebab bagi-Nya berarti la tidak
sempurna sebab bergantung kepadanya.®? Ia wujud paling dahulu dan paling mulia. Karena itu
Tuhan adalah zat yang azali dan yang selalu ada. Zat-Nya itu sendiri sudah cukup menjadi sebab

bagi keabadian wujudnya. Wujudnya tidak terdiri dari matter (benda) dan form (bentuk/surah),

% Herman, M. A., Amri, M., & Santalia, 1. (2024). Pemikiran Filosof Al-Farabi dan Ibnu Sina. Socius: Jurnal
Penelitian [lmu-Ilmu Sosial, 1(6), 197

60 Lestari, W., Alya, R., & Sari, H. P. (2024). Pandangan Filsafat Islam Terhadap Pendidikan Ilmu Pengetahuan;
Analisis Pemikiran Ibnu Sina dan Al-Farabi. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 2(3), 173

61 Bahri, S., Handoko, A. T., & Udin, A. F. (2024). Ontologi llmu Pengetahuan Perspektif Islam (Hirarki Wujud
Menurut Al-Farabi dan Perbandingannya dengan Barat). Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 9(02), 118

2 Majid, A. (2019). Filsafat Al-Farabi Dalam Praktek Pendidikan Islam. Manarul Qur’an: Jurnal Ilmiah Studi
Islam, 19(1), 8

-174-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

yaitu dua bagian yang terdapat pada makhluk. Apabila Ia terdiri dari dua bentuk tadi berarti la
terdapat didalamnya susunan pada zat-Nya. Dan ini tidak mungkin bagi wujud yang sempurna,
sehingga karena kesempurnaan itu tidak ada wujud yang sempurna yang terdapat pada selain-
Nya. Ia menyendiri dengan kesempurnaan-Nya. Oleh sebab itulah Ia Esa, tidak ada sekutu bagi-
Nya.

Wahdat al wujud yaitu teori yang mengatakan bahwa yang ada itu hanya satu yakni wujud
Allah SWT, tidak ada wujud yang hakiki selain wujud Allah SWT, segala sesuatu yang tampak
oleh indra kita selain wujud Allah SWT adalah nihil dan sebatas khayalan yang muncul karena
keterbatasan akal. Adapun wahdat al syuhud merupakan suatu keadaan seorang sufi tidak lagi
mampu melihat sesuatu kecuali wujud Allah SWT dengan tetap mengakui eksistensi wujud
selain Allah SWT. Wahdat al wujud ditetapkan oleh akal sehingga wahdat al wujud bisa muncul
dari semua orang, baik sufi atau tidak, berbeda halnya dengan wahdat al syuhud yang
merupakan fenomena khusus kehidupan spiritual dan hanya muncul dari seorang sufi. Ibnu
Arabi ialah bapak teori wahdat al wujud (pantheisme). Meskipun ide-ide tentang wahdat al
wujud sering dimunculkan para teosof sebelum Ibnu Arabi, namun di tangan Ibnu Arabi, teori
wahdat al wujud mencapai bentuk yang sempurna. Ibnu Arabi memandang bahwa tidak ada
yang wujud kecuali Allah SWT.® Dia wujud yang hakiki, wujud yang absolut, azali dan abadi.
Jadi, wujud yang hakiki hanyalah satu dan tak berbilang. Sedangkan fenomena berbilangnya
sesuatu atau wujud dalam alam yang ditangkap oleh indra manusia hanyalah gambar-gambar
atau tempat-tempat dimana sifat-sifat Allah SWT yang merupakan dzat Allah SWT sendiri

menampakkan diri-Nya, atau hanya khayalan yang muncul karena keterbatasan indra dan akal.

C. Pemikiran Al-Ghazali (1058-1111 M) tentang Nilai Realitas

Plato (429-347 SM) dan neoplatonik yang idealis menganggap bahwa yang substantif
merupakan sesuatu yang ada dalam ide, metafisik, dan ini bersifat universal. Sebaliknya,
Aristoteles (384-322 SM) menilai bahwa yang esensial ialah yang objektif, empirik, dan ini
partikular. Al-Ghazali menerima kedua prinsip pemikiran ini sekaligus dan menggabungkannya
sebagai satu kesatuan tetapi menolak masing-masingnya sehingga lahir konsep baru, yaitu
realitas yang empiris sekaligus metafisik, partikular sekaligus universal.** Akan tetapi, kesatuan

realitas tersebut tidak bersifat “satu” dan sama tetapi berbeda dan berjenjang, dan susunan

63 Fuadi, M. R. (2013). Memahami Tasawuf Ibnuu Arabi dan Ibnuu al Farid: Konsep al Hubb Illahi, Wahdat al
Wujud, Wahdah al Syuhud dan Wahdat al Adyan. Ulul Albab Jurnal Studi Islam, 14(2), 155

% HUSAINI, M. (2025). Hakikat Sistem Nilai Dalam Konteks Pendidikan Islam. Darul Ulum: Jurnal Ilmiah
Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, 16(1), 111

-175-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

hierarki masing-masing realitas tersebut ditentukan oleh nilai dan hubungannya dengan yang
maha nilai. Menurut Al-Ghazali, semua realitas yang ada ini, dari segi bentuknya, dapat dibagi
dalam dua bagian: empirik atau alam indrawi (*alam al-syahadah) dan metafisik atau alam tidak
kasat mata (‘alam al-malakut atau “alam al-ghaib).®> Dua bentuk realitas ini tidak sama dan
sederajat, tetapi berbeda dan berjenjang secara hierarkis.®® Perbandingan antara dua alam ini
yaitu seperti kulit dengan isinya, bentuk luar sesuatu dengan ruhnya, kegelapan dengan cahaya,
atau kerendahan dengan ketinggian.

Dimulai dari alam indra yang merupakan realitas paling bawah dan rendah, naik pada
alam gaib pertama, naik pada alam gaib kedua, dan seterusnya sampai pada alam paling gaib
dan bertemu dengan sumber pertama dan utama: Tuhan yang segala realitas ada dalam
kekuasaan dan perintah-Nya. Gagasan tentang hierarki realitas yang terdiri atas alam gaib dan
indrawi ini, di mana alam gaib dinilai lebih tinggi karena dekat dengan sumber pertama, Tuhan.
Menurut Al-Ghazali, ketidakmampuan mata indra untuk menangkap realitas gaib disebabkan
adanya kelemahan yang ada pada dirinya. Pertama, mata indra tidak mampu melihat dirinya
sedang mata hati mampu menserap dirinya juga sesuatu yang di luar dirinya. Mata hati
mencerap dirinya sebagai ‘yang memiliki pengetahuan dan kemampuan’, dan ia mencerap
‘pengetahuan yang dimilikinya’, ‘pengetahuan tentang pengetahuan yang dimilikinya tentang
dirinya’, dan seterusnya sampai tak terhingga. Ini kekhasan yang sama sekali tidak dimiliki oleh
benda-benda lain yang mencerap dengan mempergunakan sarana lahiriah seperti mata. Kedua,
mata indra tidak dapat melihat sesuatu yang terlalu dekat atau terlalu jauh, sementara bagi mata
hati, soal jauh dan dekat yakni sama. Dalam sekejap, mata hati bisa terbang ke langit dan pada
kejapan berikutnya ia meluncur turun ke bumi.

Bahkan, jika telah mencapai hakikat segala sesuatu, persoalan dekat dan jauh menjadi
hilang. Ketiga, mata indra tidak dapat menangkap sesuatu yang dibalik hijab (tabir) sementara
mata hati bisa bergerak bebas, bahkan di sekitar "arasy (singgasana Tuhan), kursy, dan segala
sesuatu yang berada dibalik selubung langit. Bahkan, tidak ada sesuatu pun hakikat segala
sesuatu yang terhijab bagi mata hati, kecuali ketika mata hati menghijab dirinya sendiri
sebagaimana mata indra menutup dirinya dengan kelopak matanya. Keempat, mata indra hanya
dapat menangkap bagian luar serta bagian permukaan segala sesuatu dan bukan bagian

dalamnya atau hakikatnya, sementara mata hati mampu menerobos bagian dalam segala sesuatu

%5 Hidayaturrahman, M. (2020). Teori realiTaS SoSial. Teori SoSial empirik, 177
% Rachman, A. (2021). Paripatetic Tradition and Metaphysics in Al-Farabi’S Philosophy: the Way of Hapiness.
Refleksi Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam, 20(2), 178

-176-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

dan rahasia-rahasianya, menangkap hakikat-hakikat dan ruh-ruhnya, menyimpulkan sebab-
sebab, sifat-sifat, dan hukum-hukumnya. Kelima, mata indra hanya mampu menangkap
sebagian kecil dari realitas. Ia tidak mampu menangkap sesuatu yang terjangkau nalar dan
perasaan, seperti rasa cinta, rindu, bahagia, gelisah, bimbang, dan seterusnya. Ia juga tidak
mampu menangkap bunyi-bunyian, bau, rasa, dan sejenisnya. Jelasnya, mata indra tidak
mempunyai jangkauan yang luas tetapi hanya terbatas pada alam warna dan bentuk; sesuatu

yang menjadi bagian dari realitas paling rendah.

KESIMPULAN

Berdasarkan kajian terhadap pemikiran para tokoh Islam, dapat disimpulkan bahwa
ontologi objek ilmu dalam Islam memiliki karakter yang bersifat holistik dan hierarkis. Objek
ilmu tidak dibatasi pada realitas empiris semata, tetapi mencakup seluruh tingkatan wujud,
mulai dari yang bersifat material, rasional, hingga metafisis dan spiritual. Dalam pandangan Al-
Kindi, realitas dipahami sebagai tatanan wujud yang teratur dan rasional, sehingga segala
sesuatu dapat menjadi objek pengetahuan sejauh ia memiliki eksistensi dan keteraturan. Al-
Farabi mengembangkan kerangka hierarki wujud yang lebih sistematis, di mana realitas
dipahami sebagai rangkaian eksistensi yang bertingkat dari Yang Pertama hingga alam material,
dan masing-masing tingkat memiliki potensi untuk diketahui oleh akal manusia. Sementara itu,
Al-Ghazali menegaskan bahwa objek ilmu tidak hanya mencakup realitas rasional dan empiris,
tetapi juga realitas metafisis yang hanya dapat dicapai melalui penyucian jiwa dan pengetahuan
spiritual.

Dengan demikian, ontologi objek ilmu dalam Islam menunjukkan bahwa pengetahuan
tidak bersifat reduktif atau terfragmentasi, melainkan terintegrasi antara dimensi fisik,
intelektual, dan transenden. Pandangan para tokoh tersebut memperlihatkan bahwa tujuan akhir
ilmu dalam Islam bukan sekadar penguasaan terhadap realitas, tetapi pengenalan terhadap
hakikat wujud dan keterarahannya kepada Tuhan sebagai realitas tertinggi. Oleh karena itu,
ontologi ilmu dalam Islam memberikan landasan filosofis bagi pengembangan ilmu yang tidak
hanya bersifat instrumental, tetapi juga bermakna secara moral dan spiritual.

DAFTAR PUSTAKA

Fadilla, I. N., Salsabilah, N., Fradhita, I. K. F., Aulia, A. T., & Kurniawan, T. (2025). Tanggung
Jawab Ilmuan Muslim Dalam Membangun Peradaban Yang Adil Dan Beretika
Berlandaskan Al Qur’an Dan Sunnah. Jurnal Media Akademik (JMA), 3(11).

-177-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

Elwahdiyah, A., Yusuf, K. M., & Hasbi, M. R. (2025). Ilmu Dalam Perpsekptif Al-Qur’an.
Didaktik: Jurnal [lmiah PGSD STKIP Subang, 11(04).

Rokhmah, D. (2021). llmu dalam tinjauan filsafat: ontologi, epistemologi, dan aksiologi.
CENDEKIA: Jurnal Studi Keislaman, 7(2).

Halik, A. (2020). Ilmu pendidikan islam. perspektif ontologi, epistemologi, aksiologi. Istigra:
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam, 7(2).

Basuki, B., Rahman, A., Juansah, D. E., & Nulhakim, L. (2023). Perjalanan menuju
pemahaman yang mendalam mengenai ilmu pengetahuan: studi filsafat tentang sifat
realitas. Jurnal ilmiah global education, 4(2).

Hasibuan, A. D., & Purba, H. (2024). Tujuan Penciptaan Manusia: Perspektif llmu Kalam,
Tasawuf, Filsafat, dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam. ALACRITY: Journal of
Education.

Shofiyah, N., Sumedi, S., Hidayat, T., & Istianah, 1. (2023). Tujuan Penciptaan Manusia Dalam
Kajian Al-Quran. ZAD Al-Mufassirin, 5(1).

Miftah, M., & Nursikin, M. (2025). Etika Pendidikan Dalam Islam: Analisis Pemikiran Al-
Farabi Dan Al-Kindi. Tasyri’: Jurnal Tarbiyah—Syari’ah Islamiyah, 32(02).

Anggraina, Y. A. (2025). Integrasi Wahyu dan Akal dalam epistemology Islam: Studi Literatur
Berbasis Al Qur’an dan Pemikiran Filsus Muslim. Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam dan
filsafat, 1(02).

Abidin, M. Z. (2021). Dinamika Pemikiran Klasifikasi Illmu Dalam Khazanah Intelektual Islam
Klasik. Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 20(1).

Silva, M. L. (2024). Landasan Filosofis Ilmu Dalam Perspektif Barat Dan Islam: Tinjauan
Ontologi Dan Epistemologi. Al-Ittihad: Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam, 10(2).
Yusuf, M., al-Rasyid, H. H., & Latif, M. (2024). Konsep Emanasi Filsuf Islam dan
Hubungannya dengan Teori Sains mengenai Penciptaan Alam Semesta. Jurnal

Alwatzikhoebillah: Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora, 10(2).

Wibowo, M. T., Salminawati, S., Sitepu, N. A. S., & Nasution, N. (2025). Telaah Tiga Pilar
Utama Filsafat Sains Menurut Perspektif Barat dan Islam. PEMA, 5(1).

Amalia, M., & Sya’roji, S. R. (2024). Al-Kindi: Filsuf Muslim Pertama dan Relevansinya dalam
Pendidikan Islam Kontemporer. Intelektualita, 13(2).

Hayati, 1. K., Istigliana, A., Lathifah, N., Tausiah, A., & Parhan, M. (2025). Jejak Filsafat
Dalam Dunia Islam: Struktur, Objek, Dan Evolusi Klasifikasi Ilmu. CENDEKIA: Jurnal

-178-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

Nashr al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam

https://journalversa.com/s/index.php/jkli Vol. 08, No. 1, Februari 2026

Studi Keislaman, 11(1).

Zaki, M. (2025). Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad
Pertengahan. NIHAY AH: Journal of Islamic Studies, 1(1).

Harahap, K. (2022). Sumber-Sumber Filsafat Islam Urgensi Filsafat Islam Serta Tokoh-Tokoh
Filsafat Islam. Journal of Social Research, 1(4)..

-179-


https://journalversa.com/s/index.php/jkli

