
Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

1 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

KESEHATAN MENTAL DALAM PERSPEKTIF AHLUSSUNNAH WAL 

JAMA’AH: INTEGRASI SPIRITUALITAS DAN PSIKOLOGI ISLAM 

Faiz Kari. Fatkhullah1, Dwi Hesti Yuniarti2, Fima Iqlima3, Volman Tampubolon4 

1,2,3,4Universitas Islam Nusantara Bandung 

Email:  faizkarim@uninus.ac.id1,  dwi.hesti40@gmail.com2,  drfm39@gmail.com3,  

volmantampubolon@gmail.com4  

ABSTRAK 

Kesehatan mental merupakan aspek integral dari kesejahteraan manusia yang tidak hanya 

ditentukan oleh faktor biologis dan psikologis, tetapi juga oleh spiritualitas dan keimanan. 

Dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja), kesehatan mental dipahami sebagai 

keseimbangan antara dimensi ruhani, akal, dan jasmani yang berorientasi pada ketundukan 

kepada Allah SWT. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji integrasi antara spiritualitas Islam 

dan psikologi modern dalam upaya membangun konsep kesehatan mental holistik berbasis 

nilai-nilai Aswaja. Metode penelitian yang digunakan adalah studi literatur terhadap karya 

klasik dan kontemporer, mencakup tafsir Al-Qur’an, hadits, serta teori psikologi Islam modern. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa spiritualitas dalam Islam berfungsi sebagai terapi preventif 

dan kuratif terhadap gangguan mental, melalui praktik ibadah, dzikir, dan konsep tazkiyatun 

nafs (penyucian jiwa). Pendekatan Aswaja, dengan prinsip tawassuth (moderat), tawazun 

(seimbang), tasamuh (toleran), dan i’tidal (adil), memberikan kerangka etik dan teologis dalam 

menyeimbangkan aspek kejiwaan dan spiritual manusia. Integrasi ini diharapkan dapat 

menjadi dasar pengembangan psikoterapi Islam yang kontekstual dan berbasis pada nilai-nilai 

keislaman rahmatan lil ‘alamin.Kata kunci: Aswaja, kesehatan mental, spiritualitas Islam, 

psikologi Islam, keseimbangan jiwa. 

Kata Kunci : Kesehatan Mental, Ahlussunnah Wal Jama’ah, Spiritualitas Islam, Psikologi 

Islam, Integrasi Teologi-Psikologis. 

ABSTRACT 

Mental health is an integral aspect of human well-being, determined not only by biological 

and psychological factors but also by spirituality and faith. From the perspective of 

Ahlussunnah wal Jama'ah (Aswaja), mental health is understood as a balance between the 

spiritual, intellectual, and physical dimensions oriented towards submission to Allah SWT. 

This article aims to examine the integration of Islamic spirituality and modern psychology in 

an effort to build a holistic mental health concept based on Aswaja values. The research 

method used is a literature study of classical and contemporary works, including 

interpretations of the Qur'an, hadith, and modern Islamic psychological theory. The results of 

the study indicate that spirituality in Islam functions as a preventive and curative therapy for 

mental disorders, through the practice of worship, dhikr, and the concept of tazkiyatun nafs 

(purification of the soul). The Aswaja approach, with the principles of tawassuth (moderation), 

tawazun (balance), tasamuh (tolerance), and i'tidal (justice), provides an ethical and 

theological framework for balancing the psychological and spiritual aspects of humans. This 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm
mailto:debyindrianistudentikasari@gmail.com1
mailto:Karinramadhani87@gmail.com2
mailto:drfm39@gmail.com3
mailto:hotnisafeby@gmail.com4
mailto:hotnisafeby@gmail.com4


Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

2 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

integration is expected to be the basis for the development of contextual Islamic psychotherapy 

and is based on the Islamic values of rahmatan lil 'alamin. Keywords: Aswaja, mental health, 

Islamic spirituality, Islamic psychology, mental balance 

Keywords: Mental Health, Ahlussunnah Wal Jama'ah, Islamic Spirituality, Islamic Psychology, 

Theological-Psychological Integration. 

 

 

PENDAHULUAN 

Kesehatan mental merupakan bagian penting dari kesejahteraan manusia yang mencakup 

keseimbangan antara aspek biologis, psikologis, sosial, dan spiritual. Dalam beberapa dekade 

terakhir, isu kesehatan mental menjadi perhatian global karena meningkatnya angka depresi, 

stres, dan gangguan kecemasan, terutama di kalangan remaja dan mahasiswa. Namun, 

pendekatan kesehatan mental yang berkembang di dunia modern cenderung berorientasi pada 

paradigma sekuler dan materialistik yang menitikberatkan pada aspek psikis semata, tanpa 

memperhatikan dimensi spiritualitas dan keagamaan yang melekat pada fitrah manusia. 

Kesehatan mental menjadi isu global yang semakin mendapat perhatian, terutama setelah 

meningkatnya gangguan kecemasan dan depresi pasca-pandemi. Fenomena meningkatnya isu 

kesehatan mental juga tampak jelas di kalangan masyarakat Muslim, baik di negara-negara 

mayoritas Islam maupun di komunitas diaspora. Tekanan sosial, ekonomi, dan perubahan gaya 

hidup yang cepat menyebabkan banyak individu Muslim menghadapi krisis spiritual dan 

psikologis. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa stigma terhadap gangguan mental di 

kalangan umat Islam masih tinggi, sehingga banyak penderita yang enggan mencari bantuan 

profesional. Kondisi ini menunjukkan pentingnya integrasi antara nilai-nilai keagamaan dan 

pendekatan ilmiah dalam penanganan masalah mental. Menurut World Health Organization 

(WHO, 2023), kesehatan mental adalah kondisi kesejahteraan di mana individu menyadari 

potensinya, mampu mengatasi tekanan hidup, bekerja secara produktif, dan berkontribusi bagi 

lingkungannya. 

Dalam konteks Islam, kesehatan mental tidak hanya dipahami sebagai kondisi bebas dari 

gangguan jiwa, tetapi juga mencakup ketenangan batin, kestabilan emosi, dan kedekatan 

spiritual dengan Allah SWT. Pandangan ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Ar-Ra’d 

ayat 28: “Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi tenteram.” Ayat ini 

menunjukkan bahwa keseimbangan spiritual menjadi kunci utama bagi ketenangan jiwa, dan 

dengan demikian menjadi fondasi utama dalam konsep kesehatan mental Islam. Al-Qur’an dan 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm


Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

3 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

Sunnah memandang hati sebagai pusat kesadaran dan sumber ketenangan jiwa, sebagaimana 

firman Allah dalam QS. Asy-Syams ayat 9–10: “Sungguh beruntung orang yang menyucikan 

jiwa itu, dan sungguh merugi orang yang mengotorinya.” Ayat ini menunjukkan bahwa 

kebersihan hati dan kestabilan jiwa merupakan bagian integral dari kesehatan mental menurut 

Islam. 

Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) menekankan keseimbangan (tawazun) 

antara dimensi akal, hati, dan amal dalam memahami kehidupan. Prinsip moderasi (tawassuth), 

toleransi (tasamuh), dan keadilan (i’tidal) yang menjadi dasar ajaran Aswaja memberikan arah 

integratif dalam membangun konsep kesehatan mental yang tidak hanya berfokus pada 

penyembuhan gejala psikis, tetapi juga pada penyucian jiwa (tazkiyatun nafs). Oleh karena itu, 

pendekatan Aswaja dapat menjadi model terapeutik yang relevan bagi masyarakat Muslim 

kontemporer, khususnya di Indonesia, dalam menghadapi krisis kesehatan mental global yang 

kian meningkat. 

Integrasi antara spiritualitas Islam dan psikologi modern menjadi kebutuhan mendesak 

dalam pengembangan paradigma psikologi Islam. Sebagaimana dijelaskan oleh Saifuddin 

(2019), psikologi agama berperan penting dalam memahami perilaku manusia berdasarkan 

nilai-nilai ilahiyah. Pendekatan ini menegaskan bahwa kesehatan mental yang hakiki tidak 

dapat dipisahkan dari hubungan manusia dengan Tuhannya (habl min Allah) dan sesamanya 

(habl min an-nas). Oleh sebab itu, penelitian ini berupaya mengkaji bagaimana nilai-nilai 

Aswaja, seperti keseimbangan, ketundukan, dan kasih sayang, dapat diintegrasikan dengan 

teori-teori psikologi Islam untuk membentuk model kesehatan mental holistik dan kontekstual. 

Lebih lanjut, beberapa penelitian mutakhir menunjukkan bahwa praktik spiritual seperti 

dzikir, shalat, dan muhasabah memiliki efek signifikan terhadap penguatan ketahanan 

psikologis (resiliensi) dan peningkatan kesejahteraan batin. Misalnya, penelitian oleh Wardi 

dan Wahyudi (2024) mengenai pengalaman dzikir Tarekat Tijaniyah menunjukkan bahwa 

kontemplasi spiritual berperan sebagai terapi emosional yang efektif dalam mengatasi 

kecemasan. Begitu pula Rosyanti dan Hadi (2022) yang mengembangkan Spiritual Qur’anic 

Emotional Freedom Technique (SQEFT) menunjukkan bahwa pendekatan Qur’ani dapat 

meningkatkan keseimbangan emosional pasien. 

Hubungan antara kesehatan mental dan Islam sangat erat karena ajaran Islam tidak hanya 

mencakup aspek kehidupan spiritual, tetapi juga mental dan fisik. Berikut poin-poin penting 

hubungan tersebut: 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm


Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

4 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

➢ Dalam Islam, kesehatan mental dipandang sebagai bagian yang melekat dari 

kesejahteraan manusia secara keseluruhan. 

➢ Ajaran-ajaran Islam memberikan panduan tentang bagaimana menjaga kesehatan mental 

melalui berbagai praktik ibadah, nilai-nilai moral, dan petunjuk hidup yang dapat 

membantu seseorang menghadapi tantangan, stres, dan kesulitan dalam kehidupan 

sehari-hari. 

➢ Dengan memperkuat iman, berhubungan dekat dengan Allah SWT, dan menjaga 

keseimbangan antara aspek spiritual, mental, serta fisik, seorang muslim dapat mencapai 

kesehatan mental yang optimal sesuai dengan ajaran agamanya. 

 

Kesehatan mental atau mental health adalah kesehatan yang berkaitan dengan kondisi 

emosi, kejiwaan, dan psikis seseorang. Hal ini bisa saja berpengaruh besar terhadap 

kepribadian dan perilaku seseorang. Dan lebih berbahaya lagi seandainya seseorang tidak 

bersegera untuk mencoba beradaptasi dengannya. Kondisi mental yang tidak sehat dari seorang 

muslim akan mempengaruhi bagaimana ibadahnya kepada Allah ‘Azza Wajalla. 

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk menggali lebih dalam bagaimana 

paradigma Ahlussunnah wal Jama’ah dapat diintegrasikan dengan teori psikologi Islam untuk 

membentuk pendekatan kesehatan mental yang bersifat komprehensif, ilmiah, dan spiritual. 

Fokus utama penelitian ini adalah menjelaskan hubungan antara spiritualitas, psikoterapi Islam, 

dan kesejahteraan mental dalam kerangka epistemologi Aswaja. 

 

KAJIAN TEORI 

1. Konsep Kesehatan Mental dalam Islam 

Dalam perspektif Islam, kesehatan mental tidak hanya diartikan sebagai kondisi bebas 

dari gangguan psikis, tetapi juga mencakup keseimbangan spiritual dan moral yang 

mengantarkan individu pada ketenangan batin (as-sakinah). Konsep ini bersumber dari 

pandangan holistik Islam terhadap manusia sebagai makhluk jasmani dan ruhani. Al-Qur’an 

menjelaskan bahwa ketenangan sejati berasal dari kedekatan dengan Allah SWT sebagaimana 

termaktub dalam QS. Ar-Ra’d (13):28 — “Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati 

menjadi tenteram.” 

Menurut Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulum al-Din, kesehatan jiwa diperoleh melalui 

penyucian hati (tazkiyatun nafs), pengendalian hawa nafsu, dan keteguhan iman. Pendapat ini 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm


Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

5 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

memperlihatkan bahwa gangguan mental dalam Islam sering kali dikaitkan dengan 

ketidakseimbangan antara akal dan hati akibat lemahnya spiritualitas. 

Saifuddin (2019) dalam Psikologi Agama menegaskan bahwa kesehatan mental dalam 

Islam mencakup integrasi antara aspek kognitif, emosional, dan spiritual. Ia menolak 

pandangan psikologi Barat yang cenderung sekuler, karena menurutnya manusia tidak hanya 

terdiri dari tubuh dan pikiran, melainkan juga ruh yang memiliki hubungan langsung dengan 

Tuhan. 

Dengan demikian, Islam memandang kesehatan mental sebagai hasil dari keharmonisan 

antara fungsi akal (aql), hati (qalb), dan ruh (ruh), yang bersama-sama mengarahkan manusia 

kepada fitrah ilahiyahnya. 

 

2. Psikologi Islam sebagai Integrasi Ilmu dan Iman 

Psikologi Islam lahir sebagai upaya untuk mengembalikan dimensi spiritual ke dalam 

studi kejiwaan. Berbeda dengan psikologi konvensional yang bersifat empiris dan humanistik, 

psikologi Islam menempatkan Allah sebagai pusat orientasi kehidupan manusia. Rosyanti dan 

Hadi (2022) menjelaskan bahwa Spiritual Qur’anic Emotional Freedom Technique (SQEFT) 

menjadi contoh nyata integrasi Al-Qur’an dan terapi modern untuk mengatasi gangguan 

emosional. 

Dalam pandangan Islam, manusia adalah makhluk spiritual yang memiliki potensi fitrah 

untuk mengenal Tuhannya (QS. Ar-Rum: 30). Oleh karena itu, psikologi Islam bertujuan tidak 

hanya untuk memulihkan kondisi mental, tetapi juga mengembalikan individu kepada 

keseimbangan spiritual dan moral. 

Saifuddin (2019) menekankan bahwa dalam psikologi Islam, penyembuhan psikis 

dilakukan melalui proses tazkiyatun nafs dan mujahadatun nafs (pengendalian diri) yang 

berlandaskan nilai-nilai Qur’ani. Pendekatan ini menempatkan agama bukan hanya sebagai 

faktor pelengkap, tetapi sebagai inti dalam memahami perilaku dan dinamika kejiwaan 

manusia. 

Dengan demikian, psikologi Islam bukanlah cabang baru dari psikologi Barat, melainkan 

paradigma alternatif yang menjadikan wahyu (Al-Qur’an dan Hadits) sebagai sumber 

epistemologinya. 

 

 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm


Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

6 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

3. Spiritualitas dalam Perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah 

Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) sebagai arus utama pemikiran Islam di Indonesia 

memandang keseimbangan (tawazun) antara akal, hati, dan amal sebagai kunci kebahagiaan 

batin dan kesehatan mental. Prinsip-prinsip Aswaja seperti tawassuth (moderat), tasamuh 

(toleran), tawazun (seimbang), dan i’tidal (adil) memberikan kerangka etis dalam membangun 

kehidupan kejiwaan yang stabil dan penuh kasih sayang. 

Menurut Sofwan, Puteri, & Asmiralda (2025), paradigma Aswaja mampu menghadirkan 

pendekatan integratif dalam pendidikan Islam yang menumbuhkan kesejahteraan psikologis 

berbasis nilai-nilai teologis. Spiritualitas dalam Aswaja tidak bersifat ekstrem, melainkan 

mengarahkan manusia untuk mencapai ketenangan melalui keseimbangan duniawi dan 

ukhrawi. 

Selain itu, ajaran tasawuf yang menjadi bagian dari tradisi Aswaja berperan penting 

dalam membentuk kesehatan mental. Wardi dan Wahyudi (2024) dalam penelitiannya tentang 

Tarekat Tijaniyah di Madura menunjukkan bahwa dzikir dan kontemplasi spiritual dapat 

menurunkan tingkat kecemasan dan meningkatkan emotional resilience. Hal ini sejalan dengan 

temuan Ambiya (2024) yang membuktikan bahwa tingkat spiritualitas yang tinggi berbanding 

lurus dengan ketahanan mental mahasiswa UIN Walisongo Semarang. 

Maka, spiritualitas Aswaja tidak hanya bersifat ritualistik, tetapi juga fungsional sebagai 

terapi psikologis dan moral yang berorientasi pada keseimbangan kejiwaan dan kedekatan 

dengan Allah SWT. 

 

4. Integrasi Spiritualitas dan Psikologi Islam: Model Holistik Kesehatan Mental 

Integrasi antara spiritualitas Islam dan psikologi modern menghasilkan model kesehatan 

mental yang bersifat holistik. Model ini menggabungkan pendekatan klinis dengan nilai-nilai 

religius, sehingga manusia tidak hanya dipandang sebagai entitas biologis dan psikis, tetapi 

juga spiritual. 

Rosyanti & Hadi (2022) melalui konsep SQEFT menegaskan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an 

dapat digunakan sebagai media terapi emosional, terutama dalam mengatasi trauma dan stres. 

Sementara itu, Fitria, Hani, & Hakim (2025) menunjukkan bahwa larangan bunuh diri dalam 

QS. An-Nisa: 29 memiliki relevansi teologis terhadap fenomena krisis kesehatan mental di era 

modern. 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm


Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

7 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

Dalam kerangka Aswaja, keseimbangan antara iman, amal, dan akal menjadi dasar terapi 

spiritual. Proses ini diwujudkan melalui tiga tahapan utama: 

1. Tazkiyatun Nafs – pembersihan diri dari penyakit hati. 

2. Taqarrub ilallah – mendekatkan diri kepada Allah melalui ibadah dan dzikir. 

3. Tahdzib al-Akhlaq – memperbaiki akhlak sebagai manifestasi kesejahteraan batin. 

 

Yusron (2025) dalam studinya tentang Tarekat Qadiriyah wa Naqsyabandiyah 

menegaskan bahwa praktik dzikir berjamaah dapat meningkatkan kecerdasan spiritual dan 

mengurangi stres. Integrasi seperti ini memperlihatkan bahwa kesehatan mental tidak dapat 

dicapai tanpa keterlibatan dimensi spiritual, sebagaimana diajarkan dalam paradigma Aswaja 

yang menyeimbangkan antara akal dan hati 

 

5. Kerangka Konseptual 

Berdasarkan kajian teori di atas, maka dapat disimpulkan bahwa kesehatan mental dalam 

perspektif Aswaja merupakan hasil dari integrasi spiritualitas Islam dan psikologi yang 

menekankan keseimbangan tiga dimensi: 

1. Ruhaniyah (spiritual) – melalui ibadah, dzikir, dan muhasabah. 

2. Aqliyah (intelektual) – melalui pendidikan dan kesadaran berpikir positif. 

3. Jasmaniyah (fisik) – melalui keseimbangan gaya hidup dan lingkungan sosial. 

 

Integrasi ini dapat digambarkan dalam model konseptual berikut: 

Kesehatan Mental Islami = (Iman + Akal + Akhlak) × Keseimbangan Aswaja (Tawassuth, 

Tawazun, Tasamuh, I’tidal) 

Dengan demikian, paradigma Aswaja mampu memberikan kontribusi signifikan terhadap 

pengembangan psikoterapi Islam dan pendekatan konseling spiritual di era modern 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini bersifat kualitatif-deskriptif dengan metode library research atau penelitian 

kepustakaan. Fokus utama penelitian adalah menelusuri, memahami, dan menganalisis konsep 

kesehatan mental dalam perspektif Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) serta relevansinya 

terhadap integrasi psikologi Islam modern. 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm


Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

8 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

Objek kajian meliputi literatur klasik Islam seperti Ihya’ Ulum al-Din karya Imam Al-

Ghazali, Ar-Risalah al-Qusyairiyyah karya Imam Al-Qusyairi, serta sumber modern seperti 

Saifuddin (2019), Rosyanti & Hadi (2022), Wardi & Wahyudi (2024), dan Sofwan et al. (2025) 

yang meneliti spiritualitas dan psikoterapi Islam. 

Analisis data dilakukan dengan analisis isi (content analysis), yakni menelaah makna, 

pesan, dan nilai spiritual dari teks, kemudian menginterpretasikannya dalam kerangka teori 

psikologi Islam. Hasil analisis diolah menjadi kategori tematik seperti: 

➢ Konsep kesehatan mental dalam Islam, 

➢ Nilai spiritual Aswaja dalam terapi jiwa, 

➢ Integrasi Aswaja dan psikologi Islam dalam konteks kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Kesehatan Mental dalam Perspektif Islam 

Kesehatan mental dalam Islam memiliki makna yang jauh lebih luas dibandingkan 

definisi Barat. Dalam Al-Qur’an, istilah “jiwa yang tenang” (an-nafs al-muthma’innah) 

menggambarkan kondisi mental ideal, yaitu jiwa yang selaras dengan kehendak Allah SWT. 

QS. Asy-Syams (91): 9–10 menegaskan bahwa kebahagiaan sejati diperoleh melalui penyucian 

jiwa (tazkiyatun nafs), sementara kehancuran mental disebabkan oleh pengabaian nilai-nilai 

spiritual. 

Al-Ghazali menegaskan bahwa sumber utama gangguan jiwa adalah dominasi hawa 

nafsu dan lemahnya dzikir kepada Allah. Ia mengklasifikasikan hati (qalb) sebagai pusat 

spiritual manusia yang mengontrol pikiran dan emosi. Jika hati bersih, maka seluruh perilaku 

akan sehat. 

Dalam psikologi modern, konsep ini sejalan dengan pendekatan positive psychology dan 

spiritual well-being, namun Islam menambahkan dimensi transendental—hubungan vertikal 

dengan Tuhan—yang menjadi dasar stabilitas psikis 

 

2. Nilai-nilai Spiritualitas Ahlussunnah wal Jama’ah sebagai Dasar Kesehatan Mental 

Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) mengajarkan keseimbangan antara dimensi jasmani, 

akal, dan ruhani. Empat prinsip utama Aswaja—tawassuth (moderat), tawazun (seimbang), 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm


Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

9 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

tasamuh (toleran), dan i’tidal (adil)—menjadi pilar penting dalam membentuk kesehatan 

mental yang utuh. 

a. Tawassuth (Moderasi) 

Menghindari ekstremitas dalam beragama maupun berpikir. Dalam konteks psikologis, 

sikap moderat mencegah stres akibat perfeksionisme atau rasa bersalah yang berlebihan. 

b. Tawazun (Keseimbangan) 

Mendorong keseimbangan antara akal dan hati, dunia dan akhirat, serta individu dan 

sosial. Nilai ini menciptakan kestabilan emosional dan sosial. 

c. Tasamuh (Toleransi) 

Melatih empati dan penerimaan terhadap perbedaan, yang penting dalam membangun 

mental well-being dan relasi sosial yang sehat. 

d. I’tidal (Keadilan dan Proporsionalitas) 

Menumbuhkan kemampuan menempatkan sesuatu pada posisinya. Dalam psikoterapi 

Islam, ini berarti mengatur emosi dan perilaku sesuai norma moral dan spiritual.Menurut 

Sofwan, Puteri & Asmiralda (2025), prinsip Aswaja dapat diterapkan dalam pendidikan 

dan pembinaan mental, karena mengajarkan harmoni antara rasionalitas dan spiritualitas. 

Prinsip-prinsip ini sekaligus menjadi framework bagi terapi spiritual Islam. 

 

3. Integrasi Psikologi Islam dan Spiritualitas Aswaja 

Integrasi antara psikologi Islam dan spiritualitas Aswaja bertujuan mengembalikan 

manusia pada keseimbangan eksistensial. Dalam kerangka psikoterapi Islam, terdapat beberapa 

metode penyembuhan psikis yang berbasis Aswaja: 

a. Dzikir sebagai Terapi Relaksasi Spiritual 

Menurut Wardi & Wahyudi (2024), praktik dzikir dan kontemplasi dalam Tarekat 

Tijaniyah dapat menurunkan tingkat kecemasan serta meningkatkan ketenangan batin. 

Aktivitas dzikir mampu menstabilkan gelombang otak, serupa dengan efek mindfulness 

dalam psikologi Barat, namun dengan makna spiritual yang lebih dalam. 

b. Shalat dan Tazkiyatun Nafs sebagai Self-Healing 

Shalat bukan sekadar ibadah ritual, melainkan latihan mental dan emosional yang 

melibatkan seluruh aspek diri—jasmani, kognitif, dan ruhani. Ambiya (2024) 

menunjukkan bahwa peningkatan kualitas ibadah berdampak langsung terhadap 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm


Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

10 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

kesehatan mental mahasiswa. Shalat dan dzikir bekerja sebagai proses self-regulation dan 

cognitive reframing terhadap stres. 

c. Tarekat dan Pembinaan Jiwa 

Penelitian Yusron (2025) menunjukkan bahwa dzikir berjamaah dalam Tarekat Qadiriyah 

wa Naqsyabandiyah meningkatkan kecerdasan spiritual (spiritual quotient) yang 

berperan dalam mengurangi stres. Melalui bimbingan mursyid, individu dilatih untuk 

menyucikan hati dan menata kembali persepsi hidup sesuai nilai-nilai Aswaja. 

 

4. Model Holistik Kesehatan Mental dalam Perspektif Aswaja 

Hasil kajian menunjukkan bahwa paradigma Aswaja dapat dirumuskan dalam model 

integratif sebagai berikut: 

Dimensi 

 

Pendekatan Islam-Aswaja Implikasi Psikologis 

Ruhaniyah Dzikir, Shalat, Tazkiyatun 

Nafs 

Menghasilkan ketenangan 

batin dan kesadaran spiritual 

 

Aqliyah Tafakkur, Pendidikan, 

Ilmu 

Meningkatkan rasionalitas 

dan kontrol emosi 

 

Jasmaniyah Gaya hidup seimbang, 

ibadah fisik 

 

Meningkatkan kebugaran 

dan energi positif 

Sosial 

 

Tasamuh dan I’tidal Membangun hubungan 

sosial harmonis dan empatik 

 

 

Model ini menegaskan bahwa kesehatan mental Islami bukan hanya urusan psikis 

individu, tetapi juga bagian dari relasi sosial dan transendensi spiritual. 

Dengan demikian, paradigma Aswaja mengoreksi pandangan psikologi Barat yang terlalu 

menekankan individualisme, dengan menawarkan keseimbangan antara diri, masyarakat, dan 

Tuhan. 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm


Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

11 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

5. Analisis Sintetis 

Integrasi spiritualitas dan psikologi dalam kerangka Aswaja memberikan alternatif baru 

dalam memahami kesehatan mental masyarakat Muslim modern. Jika psikologi Barat 

menekankan self-esteem dan self-control, maka Islam menekankan self-surrender (penyerahan 

diri kepada Allah) dan self-purification. 

Paradigma Aswaja menjadi unik karena menolak dualisme antara iman dan akal. Ia 

mengajarkan bahwa keseimbangan antara keduanya adalah syarat utama bagi ketenangan batin. 

Dengan demikian, pendekatan ini tidak hanya berfungsi sebagai terapi, tetapi juga sebagai 

pendidikan moral dan spiritual bagi umat. 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Kesehatan mental dalam perspektif Islam, khususnya dalam kerangka Ahlussunnah wal 

Jama’ah (Aswaja), merupakan hasil dari keseimbangan antara dimensi spiritual, akal, dan 

moral. Islam memandang bahwa kesehatan jiwa sejati tidak dapat dicapai semata-mata melalui 

terapi psikologis modern yang bersifat materialistik, tetapi harus disertai dengan penyucian hati 

(tazkiyatun nafs), penguatan iman, dan hubungan yang harmonis dengan Allah SWT. 

Pendekatan Aswaja, dengan prinsip tawassuth (moderat), tawazun (seimbang), tasamuh 

(toleran), dan i’tidal (adil), memberikan landasan etik dan spiritual yang sangat relevan dalam 

membentuk stabilitas kejiwaan. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai panduan hidup untuk menjaga 

keseimbangan antara dunia dan akhirat, antara akal dan hati, serta antara kebutuhan pribadi dan 

sosial. 

Dari hasil analisis literatur, dapat disimpulkan beberapa poin penting berikut: 

1. Kesehatan mental dalam Islam bersifat komprehensif, mencakup dimensi spiritual 

(iman dan dzikir), psikologis (emosi dan kognisi), dan sosial (hubungan antar manusia). 

Pendekatan ini lebih menyeluruh dibandingkan dengan paradigma psikologi Barat yang 

umumnya bersifat sekuler. 

2. Prinsip-prinsip Aswaja menjadi fondasi keseimbangan kejiwaan. 

Moderasi, keseimbangan, dan toleransi dalam ajaran Aswaja mendorong terbentuknya 

pribadi yang tenang, adaptif, dan tidak ekstrem dalam berpikir maupun berperilaku. Ini 

sangat relevan dalam mengatasi fenomena mental kontemporer seperti stres, kecemasan, 

dan depresi spiritual. 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm


Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

12 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

3. Integrasi antara psikologi Islam dan spiritualitas Aswaja membentuk paradigma 

terapi holistik. 

Praktik ibadah seperti shalat, dzikir, dan muhasabah berfungsi sebagai self-healing 

(penyembuhan diri) yang meningkatkan kesadaran spiritual (spiritual awareness) serta 

memperkuat ketahanan psikologis (resilience). 

Hal ini diperkuat oleh penelitian Wardi & Wahyudi (2024) dan Ambiya (2024) yang 

menunjukkan efektivitas dzikir dan kontemplasi spiritual dalam menurunkan tingkat 

kecemasan. 

4. Paradigma Aswaja mampu mengoreksi reduksionisme psikologi modern. 

Dalam Islam, manusia dipandang sebagai kesatuan jasmani, akal, dan ruhani, sehingga 

penyembuhan mental tidak cukup dengan pendekatan medis dan psikologis saja. 

Diperlukan pendekatan transendental yang mengembalikan manusia pada fitrahnya 

sebagai hamba Allah. 

5. Model Kesehatan Mental Aswaja bersifat aplikatif dan kontekstual. 

Nilai-nilai spiritual seperti tazkiyatun nafs (penyucian diri), taqarrub ilallah (pendekatan 

diri kepada Allah), dan tahdzib al-akhlaq (perbaikan akhlak) dapat diterapkan dalam 

dunia pendidikan, konseling, dan terapi psikologis modern sebagai strategi penguatan 

karakter dan kesejahteraan batin. 

 

Dengan demikian, paradigma Ahlussunnah wal Jama’ah dapat menjadi model konseptual 

dan praktis bagi pengembangan psikoterapi Islam di era modern. Integrasi spiritualitas dan 

psikologi Islam bukan hanya memperkaya khazanah keilmuan, tetapi juga berpotensi menjadi 

solusi terhadap krisis kesehatan mental global yang semakin meningkat. 

Penelitian ini juga menegaskan bahwa nilai-nilai Aswaja bersifat universal, adaptif, dan 

relevan untuk dikontekstualisasikan dalam masyarakat modern, khususnya dalam membangun 

“spiritual mental health” yang berorientasi pada keseimbangan antara iman, ilmu, dan amal. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ambiya, S. A. (2024). Peran Spiritualitas dalam Meningkatkan Kesehatan Mental Mahasiswa 

UIN Walisongo Semarang. Academia.edu. 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm


Jurnal Kesehatan dan Teknologi Medis (JKTM) 
Vol. 08, No. 01 

Februari 2026 

 

13 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm  

Fitria, N. W. G., Hani, S., & Hakim, L. (2025). Larangan Bunuh Diri dan Relevansinya terhadap 

Krisis Kesehatan Mental dalam Tafsir Al-Bahr Al-Muhith. Al-Furqan: Jurnal Agama, 

Sosial, dan Budaya. 

Rosyanti, L., & Hadi, I. (2022). Buku Panduan Terapi SQEFT (Spiritual Qur’anic Emotional 

Freedom Technique). Deepublish. 

Saifuddin, A. (2019). Psikologi Agama: Implementasi Psikologi untuk Memahami Perilaku 

Agama. Pustaka Pelajar. 

Saputra, A., & Lubis, S. A. (2025). Transformasi Pendidikan Islam Berbasis Kesehatan Mental 

Holistik. Ar-Raudah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam. 

Sofwan, M., Puteri, A. R., & Asmiralda, F. (2025). Wahdatul ‘Ulum dan Pengaruhnya Terhadap 

Kesehatan Mental dalam Perspektif Pendidikan Islam. Mesada Journal of Islamic 

Education. 

Wardi, M., & Wahyudi, H. F. (2024). Pengalaman Dzikir dan Kontemplasi dalam Bimbingan 

Spiritual Tarekat Tijaniyah di Madura, Indonesia. Bulletin of Indonesian Islamic Studies. 

Yusron, A. (2025). Konsep Zikir Tarekat Qadiriyah wa Naqsyabandiyah dan Pengaruhnya 

Terhadap Kecerdasan Spiritual. eRepository Al-Fithrah. 

Fitriya, E., Hani’ah, N., & Khofifah, H. (2024). Tasawuf dalam Perspektif Psikologi: Harmoni 

Spiritual dan Kesehatan Mental. AJMIE Journal. 

Wadi, N., & Nasrulloh, N. (2025). Cinta Perspektif Hadits sebagai Self-Compassion: 

Fenomena Self-Esteem di Kalangan Remaja. Journal of Multidisciplinary Inquiry. 

Al-Ghazali, I. (1997). Ihya Ulumuddin. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Qardhawi, Y. (2002). As-Sahwah al-Islamiyyah bayna al-Juhud wa at-Tatarruf. Kairo: Dar 

As-Syuruq. 

World Health Organization. (2023). Mental Health: Strengthening Our Response. Geneva: 

WHO. 

Rahmawati, N., & Anwar, S. (2023). Terapis Islami: Integrasi spiritualitas dan psikologi untuk 

kesehatan mental. Mahasiswa Indonesia Online Journal. 

 

 

https://journalversa.com/s/index.php/jktm

